# VEDANTA DEEPA

BY

### SRI BHAGAVAD RAMANUJA

A COMMENTARY
ON BRAHMASUTRA

WITH

## SRI UTTAMUR VIRARAGHAVACHARYA'S

Tamil Translation

&

English Translation

by

SRIK. BHASHYAM

VOL. I

1957

Published by:

UBHAYA VEDANTA GRANTHAMALA 3/A, Dandapani Street, T. Nagar, Madras-17.

1/0g

3034

#### UBHAYA VEDANTA GRANTHAMALA

## VEDANTA DEEPA

BY

### SRI BHAGAVAD RAMANUJA

A COMMENTARY
ON BRAHMASUTRA

WITH

## SRI UTTAMUR VIRARAGHAVACHARYA'S

Tamil Translation

B

English Translation

by

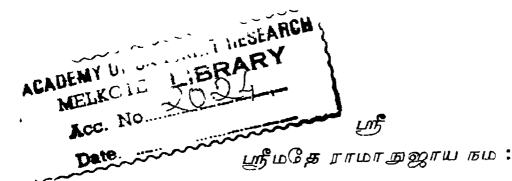
SRI K. BHASHYAM

VOL. I

1957

Published by:

UBHAYA VEDANTA GRANTHAMALA 3/A, Dandapani Street, T. Nagar, Madras-17.



ஸ்ரீவேதாந்த தீபமென் ஜாம் திவ்ய க்ரந்தம் ஸ்ரீபோஷ் யகாரரே அருளிச் செய்த சின்ன ஸ்ரீ பாஷ்யமாம். ஒவ் வொருவரும் ஜீவனகாலம் முழுதும் வேதாந்த விசாரம் செய்தே போது போக்க வேண்டுமென்ற ஸ்ம்ருதி வச னத்தை ஸ்ரீ அப்பய்யதீக்ஷிதர் ஸித்தாந்தலேசஸங்க்ரஹை க்ரந்தத்திலே யுதாஹரித்தார்—

# "गच्छतस्तिष्ठतो वाऽपि जाग्रतः स्वपतोऽपि वा। न विचारपरं चेतो यस्यासौ मृत उच्यते। आसुप्तेरामृतेः कालं नयेत् वेद्ग्नितचिन्तया।".

வேதார்த விசாரம் செய்யாதவண உயிரோடிருப்பவ தைக**ேவ நிஜோக்கலாகாதெ**னை இவ் வசனம் கூ*ூறா*ம். இங்ஙன மே நியமித்தருளிஞ்சென் எம்பெருமா**ஞரு**ம் பதை ஸ்ரீ தேசிகன் ஸங்கல்ப்ப ஸுூர்போதாத்துலே அருனிச் செய்தார். ''आ द्यारीरात् द्यारीरकप्रवचनव्रतमाद्रियेथाः'' என்றது அது. இப்படி வேதாக்க விசாரம் செய் வது முக்கியமானபடியால் எம்பெருமாஞர் ஸ்ரீ பாவ்9. யத்தைக் கேட்கப் போதுமான சாஸ்திர பாண்டித்ய மில்லாபல் ஸ்ட்ஸ்கிருதஜ்ஞாலா முள்ள லௌ கெட்டா ஜ்ஞர் களும் வேதாந்ததத்துவார்த்தத்தைத் தெளிந்துகொள்ள வேண்டுமென்று ஸ்ரீ பாஷ்யத்திற்குப் பிறகு வேதார்த தீபமென்ற உரையையும் ப்ரம்மஸூத்ரத்திற்கு டருளிஞர். இதை யோதுபவர்களுக்கும் பிற மதப் போக்கு அறிபப்படுமாறு உபோத்காதமும் அருளியுள் ஸ்ரீ போஷ்யம் அதிகரித்தம் அறிந்து கொள்ள முடியாத செல நட்பமான விஷயுங்களும், விஷயச் கருக்க மும் இங்குக் காணத்தக்கவை.

சிறிது ஸெம்ஸ்கிருதம் கற்ற லௌகிக ஆஸ்திகர்களுக் கும் பயன்படுமாறு சிலரின் வேண்டுகோளின் மேல் இத கோத் தமிழ்மொழிபெயர்ப்புடன் வெளியிட நிணேத் தேன். இடையில் சென்னோயில் தங்கிச் சில ஆஸ்திக கொமணிகளுக்கு உடையவர் ஸ்ரீ தேசிகன் முதலான ஆசாரியர்கள் அருளிச்செய்த முக்கியமான க்ரந்தங்க ளேக் காலக்கூடிபக்ரமத்தில் ப்ரவசனம்செய்ய நேர்ந்ததில் இங்ஙனம் காலக்ஷேபம் செய்யும் மாஜி சென்னே மந்திரி ஸ்ரீமான் K. பாஷ்யம் ஐயங்கார் ச்ரத்தையோடு விமர் சித்து விசேஷே உத்ஸாஹத்துடன் இங்கிலீஷ் மொழி பெயர்ப்பு எழுதித் தர முன் வந்து அங்ஙனமே செய்து கொடுத்ததால் லௌகிக உலகத்திற்கு நல்ல வேவை செய்ததாகிறதென்ற திடமான நோக்கத்துடன் மூலமும் மொழிபெயர்ப்புகளும் நமது உபயவேதாந்தக்ரந்தமாலே மொழிபெயர்ப்புகளும் நமது உபயவேதாந்தக்ரந்தமாலே

மூன்று ஸம்புடங்களில் க்ரந்தம் முற்றும். முதல் ஸைப்புடம இப்போது வெளியா இறது. 1957-ல் முழு கேரம் **த**மும் வெளியிட வேண்டுமென்கிற கோக்கு**.** காகவே முதலில் காஞ்சியில் அச்சகத்தில் நடத்திவந்த இதன் அச்சானது சென்ஜோக்கே மாற்றப்பட்டது. பழையகண்பேராய் கமது திவ்ய ப்ரபக்த வேரையை இப் போதும் வெளியிட்டு வருபவருமான ஸ்ரீமான் T. A. P. ஸ்ரீ நிவாஸவரதாசாரியார் வேதாந்ததிபத்தையும் அச்சகத்திலேயே பூர்த்தி செய்யப் பூரண உத்ஸாஹ முடையவராய்ப் பல படி ப்ரயத்னப்பட்டும் ஸமஸ்கிருதம் கம்போஸ் செய்ய மனி,தன் கிடைக்காதது காரணமாகத் தாமதம் ஏற்படவே சென்னேக்கு மாற்றலாயிற்று. ஞல் அச்சில் சில மாறுதல்கள் கேரிட்டன. பலவகை பான எழுத்துக்கள் வேண்டியிருப்பதா அம் அச்சி நமிடத் தில் அப்போதைககப்போது கவனிககப் போதுமாகு ஸ்ஹாயம் இதுவரையில் இல்லாததிருந்ததா லும் சிற்சில பிழைகள் ஏற்பட்டுள்ளதற்கு கூடிமை கொவளுமபடி கேட்டு ககொள்ளு கிறேன். இங்ஙனமே காயி தம், எழுத்து முதலியவற்றின் மா*றுத*ல் விஷய**த்**திலும். இனித் தகு மானபடியிலே ஈன்கு வெளியாகும். ஆஸ்திகர்களின்

உத்ஸாஹ உதவியினுலேயே உபய வேதாந்த க்ரந்த மாஃ நைடைபெறு கிறது.

உடையவர் அருளிச்செய்த இந்த சிறந்த க்ரந்தம் ஒவ்வொருவருக்கும் மிக முக்கியமானது. மூன்று ஸம்பு டங்கீளயும் சேர்ந்தே உபயோகிக்க வேண்டியிருப்பதால் முழுப் பணத்தையும் முன்னதாகவே உதவுபவருக்குப் பல விசேஷங்கள் கொண்ட நான்காம் ஸம்புடம் விடீல யின்றி அனுப்பப்படும். அவரவர் தாமே முன்வர வேண்டுமாறு பொதுவில் வேண்டு கிறேன்.

> ஸ்ரீ லேவேஷ்ணை வதா ஸென், உததமூர் **நி. விரராகவாசார்யன்** உபய வேதாநத கரைதமா? ை ப**நி**ப்பானனு.

முன்று ஸம்புடங்களுக்குமாக முன்பணம் அளிப் பவருக்குத் தபால் செலவுள்பட வி‰ ரூ. 20/-நான்காம் ஸம்புடம் இனும். மற்றவருக்கு மொத்தம் வி‰ ரூ. 25/-

### INTRODUCTION TO VEDANTA DEEPA

The Vedas are eternal and co-eval with God. Vedanta is the head or the gist of the Vedas. In one sense, it is the authentic record of the spiritual experience or realisation of the great Hindu Rishis or seers.

They were systematised by Sage Vyasa named Badarayana. Vedanta Sutras are concise aphorisms the essence of the arguments on a topic ie., maximum of thought compressed or condensed into as few possible. The words method as employed by the sutras consists in choosing a particular Upanishadic topic and establishing its true import by refutation of all other possible and plausible theories. Such a composition naturally cannot be understood without a commentary or Bhashya and without the help of a Teacher.

Thus, different Acharyas have given different interpretations of the Sutras and thus different schools of thought have come into existence. There are more than 14 commentaries on the Brahma Sutras, each slightly different from the other, each one claiming to be the most correct interpretation of the Sutras.

Among them, the three are great Acharyas; Sri Sankara is the exponent of Advaita or uncompromising monism, Sri Ramanuja the exponent of Visishtadvaita or qualified monism, and Sri Madhwa, the exponent of strict Dwaitism. All agree that Brahman is the originator of this World and that for salvation a knowledge of the Brahman is essential.

It is the claim of Visishtadvaitins, shared by some European scholars, that Sri Ramanuja's philosophy represents a school of thought which has come down in unbroken tradition from very ancient times, even from the days of Bhagavatas and Pancharatras which were existing long anterior Sankara. supreme excellence of this philosophy is that it all the texts of Vedas as of equal recognises apparent differences  ${f reconciles}$ and among them into one harmonious system, instead of dividing the Vedas into two portions, one more important and more true, and postulating for that purpose two Brahmans, lower and higher, Saguna and Nirguna.

Historically speaking, we know that Sankara lived in a period when the Brahmanic Vedantism was being attacked by the cult of Buddhism which overran the land and almost overwhelmed Vedantism. It was the function of Sankara to free Indian thought from the Nihilistic and agnostic doctrines of Buddhism and enthrone the spirit of Upanishads and Vedantism, in its pride of place. In this process, he cannot but be influenced by the prevailing circumstances and situation of the age, hence his philosophy of Illusion or Maya fulfils the needs of the times and responds to the necessities of the day.

Sri Bhashya is the well known commentary by Sri Ramanuja on Vedanta Sutras of Badarayana, severely argumentative and controversial and also technical and terse. Therefore Sri Ramanuja, in his infinite mercy, has himself abbreviated Sri Bhashya into Vedanta Deepa in which much of the controversy and elaborateness of arguments are eschewed; so that

it is made easily understood even by ordinary students of philosophy. There is yet another commentary by Sri Ramanuja, Vedanta Sara which is very brief and consists of just a line or two giving the essential meaning and purport of the Sutras. To those who have not the time to study the elaborate and voluminous Sri Bhashya, Vedanta Deepa is most useful as being a compendious treatise on the Sutras by Sri Ramanuja himself.

The author has therefore taken up Vedanta Deepa for publication not only of the original Sanskrit text but also translations in English and Tamil. The object of the author is to bring the invaluable truths of Visishtadvaitic aspect of Vedanta within the reach of all students of philosophy. Advaita Vedanta has long been familiar and fairly well known. The Visishtadvaita philosophy has not been propagandised properly and it has not received that recognition which the Advaita philosophy enjoys.

Sri Uttamoor Viraraghavacharya Swami has been labouring hard to popularise Visishtadvaitism by means of publication of works, such as, Upanishads and Divya Prabandhas with commentaries and other many original works as well as Translations.

Every translator always suffers under great disadvantage in interpreting the meaning of the original. A close and literal translation is very often obscure and the translator has therefore necessarily to allow himself some freedom in the translation. However

the main purpose of translation has always been kept in view to be as close to the original without sacrificing the meaning. If there is any mistake, it is mine, and any excellence, it is due to Sri Uttamoor Viraraghavacharya Swami.

Champakavilas, Luz, Mylapore, Madras.

K. Bhashyam

॥ श्रियःकान्ताय नेमः ॥

॥ श्रीमते रामानुजाय नमः॥

प्रणामं लक्ष्मणम्रानिः प्रतिगृह्णातु मामकम् । प्रसाधयति यत्स्रक्तिः स्वाधीनपतिकां श्रुतिम् ॥

# ॥ वेदान्तदीपः ॥

श्रियःकान्तोऽनन्तो वर्गुणगणकास्पदवपुः हताशेषावद्यः परमखपदो वाष्ट्रानसयोः । 'अभूमिर्भूमिर्यो नतजनदृशामादिपुरुषो मनस्तत्पादाङ्जे परिचरणसक्तं भवतु मे ॥

प्रणम्य शिरसाऽऽचार्यास्तदादिष्टेन वर्त्मना । ब्रह्मसूत्रपदान्तःस्थवेदान्तार्थः प्रकाश्यते ॥

अत्रेयमेव हि वेदविदां प्रक्रिया—अचिद्वस्तुनः स्वरूपतः स्वभावत-श्रीत्यन्तविरुक्षणः तदात्मभूतः चेतनः प्रत्यगात्मा । तस्माद् बद्धात् मुक्तात् नित्याच निखिलहेयप्रत्यनीकतया कल्याणगुणैकतानतया च, सर्वावस्थ-चिदचिद्वचापकतया, धारकतया, नियन्तृतयाः शेषितया चात्यन्तविरुक्षणः परमात्मा । यथोक्तं भगवता—

> ''द्वाविमौ पुरुषौ लोके क्षरश्चाक्षर एव च। क्षरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽक्षर उच्यते॥

இருச்சந்தவிருத்தம் 45.ம் பாசுரத்தை இங்கு நிணேக்க—
 "மண்ணுளாய் கொல் விண்ணுளாய் கொல் மண்ணுளே மயங்கிநின்று
 எண்ணுமெண் அகப்படாய்கொல் என்ன மாயை நின்றமர்
 கண்ணுளாய்கொல் சேயைகொல் அனந்தன்மேற்கிடந்த சம்
 புண்ணியா ! புனந்து மூரயலங்கலம் புனிதனே"

उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदात्हतः । यो लोकत्रयमाविस्य बिभर्त्यव्यय ईश्वरः ॥

यसात् क्षरमतीतोऽहमक्षरादिप चोत्तमः । अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः ''/इति ।

श्रुतिश्च— 'प्रधानक्षेत्रज्ञपतिर्गुणेशः'', (पितिं विश्वम्यात्मेश्वरम्'', 'जन्तबिहिश्च तत्सर्वं च्याप्य नारायणः स्थितः'' इत्यादिका । कूटस्थः मुक्त-स्वरूपम् ; 'ये त्वक्षरमनिर्देश्यमच्यक्तं पर्युपासते । सर्वत्रगमचिन्त्यं च कृटस्थमचलं ध्रुवम् '' इत्यादिव्यपदेशात् ।

सूत्रकारश्रीवमेव वदति ('नेतरोऽनुपपत्तेः" ('भेदव्यपदेशात्' 'अनुपपत्तेस्तु न शारीरः'', 'कर्मकर्तृव्यपदेशाच'' ('शब्दविशेषात्'' 'संभोग-प्राप्तिरिति चेन्न वैशेष्यात्" 'न च सार्तमतद्धर्माभिलापाच्छारीरश्च", ''उमयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते" ('विशेषणभेदव्यपदेशाभ्यां च नेतरी'' ''मुक्तोपसृष्यव्यपदेशाच्च", स्थित्यदनाभ्यां च ;, ''इतरपरामर्शात् स इति चेन्नासंभवात्" ''उत्तराचेत् आविभूतस्वरूपस्तु" ''मुषुष्द-युत्कान्त्यो-भेदेन" (पत्यादिशब्देभ्यः" ''अधिकं तु भेदनिर्देशात्" ('अधिकोप-देशात्तु बादरायणस्यैवं तद्दर्शनात्" ('जगद्वचापारवर्ज प्रकरणादसंनिहित्तत्वच्च" (भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच्या इत्यादिभिः।

न चाविद्याकृतम्पाधिकृतं वा भेदमाश्रित्यते निर्देशाः; ("इदं ज्ञानमुपाश्रित्य मम साधर्म्यमागताः । सर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्ति च ॥" ("तदा विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरक्षनः परमं साम्यमुपैति"

(मुक्तोपस्प्यव्यपदेशाच्च", िउत्तराचेदाविर्म्तस्वरूपस्तु", ("सम्पद्याविर्माव: स्वेनशब्दात्", ("जगद्धचापारवर्जं प्रकरणादसंनिहितत्वाच्च".) ("भोगमात्र-साम्यलिङ्गाच्च" (इति सर्वाविद्योपाधिविनिर्मुक्तमिष्ठत्यैव भेदोपपादनात्। श्रुतिस्मृतिस्त्रेषु सर्वत्र मेदे निर्दिष्टे चिद्चिदीश्वरम्बरूपमेदः स्वाभाविको विवक्षित इति निश्चीयते ।

,''सर्वे खह्विदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत'', ''वाचाऽऽरम्भणं विकारों नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्", "सदेव सोम्येदमप्र आसीदेकमेवा-द्वितीयम् । तदैक्षत वहु स्यां प्रजायेयेति । तत् तेजोऽसृजत', "सन्मूलाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ट्राः ऐतदात्म्यमिदं सर्वं तत् सत्यम् । स आत्मा तत्त्वमिस श्वेतकेतो", ("क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि", ("तदनन्यत्व-मारम्भणशब्दादिभ्यः': इति परस्य ब्रह्मणः कारणत्वम्, क्रत्स्रस्य चिद-चिदात्मकप्रपञ्चस्य कार्यत्वम्, कारणात् कार्यम्यानन्यत्वं चेच्यमानम् एवमेवोंपपद्यते—सर्वावस्थस्य चिदचिद्वस्तुनः परमात्मशरीरत्वम् , परमात्मनः श्चाऽऽत्मत्वम् , "यः पृथिञ्यां .... यस्य .... पृथिबी शरीरम् , य अ।त्मनि तिष्ठन् यस्यात्मा शरीरम्....य आत्मानमन्तरो यमयति" विस्याव्यक्तं शरीरम् यस्याक्षरं शरीरम् यस्य मृत्युः शरीरम् एष सर्वभूतान्तरात्मा अपहतपाप्मा दिद्यो देव एको नारायणः", ('अन्तः प्रविष्टक्शास्ता जनानां सर्वीत्मा" इत्यादि, श्रुत्यैवोपदिष्टमिति सूक्ष्मचिदचिद्वस्तुशरीरः परमात्मा कारणम् ; स एव परमालमा स्थूलचिदचिद्वस्तुशरीरः कार्यमिति । कारणावत्थायां कार्या-वस्थायां च चिदचिद्रस्तुशरीरकतया तत्प्रकारः परमात्मैव सर्वशब्दवाच्य इति , परमात्मशब्देन सर्वशब्दसामानाधिकरण्यं मुख्यमेर्वेपपन्नतरम् । अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविश्य नामरूपे <sup>द</sup>ाकरवाणि" <del>("तत्</del> सृष्ट्रा तदेवानुप्रविशत् तदनुप्रविश्य सच त्यचाभवत्" (इत्यादिश्रुतिरे वेममर्थमुप-पादयति । सर्वमात्मतयाऽनुप्रविश्य तत्तच्छरीरत्त्रेन सर्वप्रकारतया स एव सर्वशब्दवाच्यो भवतीत्यर्थः ।

्भंबहु स्याम्" र्इति बहुभवनसङ्कल्पोऽपि नामरूपविभागानर्हसूक्ष्म. चिदचिद्रस्तुशरीरकत्र्येकघा हैवस्थितस्य विभक्तनामरूपचिद्रचिच्छरीरकतया बहुप्रकारताविषयः । इति वेदविद्प्रक्रिया ॥ ∜

ये पुनः-निर्विशेषकूटस्थस्वप्रकाशनित्यचैतन्यमात्रं ब्रह्म ज्ञातव्यतयोक्त.
मिति वदन्ति क्रिपाम्, "जन्माद्यस्य यतः", "शास्त्रयोनित्वात्", "तत्तु

समन्वयात्", "ईक्षतेर्नाशब्दम्" इत्यादेः—, "जगद्व्यापारवर्जं प्रकरणा-दसंनिहितत्वाच्च", "भोगमात्रसाम्यिलङ्गाच्च", "अनावृत्ति शब्दादना-वृत्तिशब्दात्" इत्यन्तस्य सूत्रगणस्य ब्रह्मणो जगत्कारणत्वबहुभवनसङ्ग-रुपक्षपेक्षणाद्यनन्तविशेषप्रतिपादनपरत्वात्, सर्वं सूत्रजातम्, सूत्रकारोदा-हताः, "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते", "तदैक्षतं बहु स्यां प्रजायेयेति" इत्याद्याः सर्वश्रुतयश्च न संगच्छन्ते।

अथोच्येत विनाश्रुतम् श्रुतम् " इत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञायं , "यथा सोम्थेकेन मृत्पिण्डेन" इत्येकमृत्पिण्डार्क्षघटशरावा-दीनां तन्मृत्पिण्डादनन्यद्रव्यतया तज्ज्ञानेन तेषां ज्ञाततेव ,ब्रह्मज्ञानेन तदार्क्षस्य कृत्सनस्य चिद्चिदात्मकस्य जगत्तित्मा रनिति क्तवस्तुत्या ज्ञातता स मवत्री-त्युपपाद्यं , "सदेव सोम्येदमम्र आसीदेकमेवाद्वितीयम् " इतीदंशब्दवाच्यम्य चिद्चिदात्मकप्रपञ्चस्य सृष्टेः प्राक् , निखिलमेदप्रहागेन सच्छब्दवा य्येनैकतापित, घटशरावाद्युत्पत्तेः प्राक् उत्पादकमृत्पिण्डेकतापत्तिकत् अभिधाय , "तदेक्षत बहु स्याम् " इति तदेव सच्छब्दवाच्यं परं ब्रह्म चिद्चिदात्मक-प्रपञ्चरूपेणाऽऽत्मनो बहुभवनम् , एकमृत्पिण्डस्य धटशरावादिरूपेण बहु भवनवत् सङ्करूप्य , आत्मानमेव तेजःप्रमृतिजगदाकारेणास्चलेति चामिध्ययं , ("ऐतदात्म्यमिदं सर्वं तत् सत्यं स आत्मा तत् त्यमिते इत्यमिधानाद् , ब्रह्मक्रमेवाविद्याकृतेन, पारमार्थिकेन वा उपाधिना संबद्धं देवादिरूपेण बहुसूतमिति बेदविद्मिरिम्युपगन्तव्यम्—इति—

तदयुक्तम् ; "ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशनीशौ" "नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानामेको वहूनां यो विद्याति कामान्" हित्यादिश्रितिभिः जीवानामेजत्वनित्यत्ववहुत्ववचनात् । यदि घटशरावादेरुत्पत्तेः प्रागैकी. भूतस्य मृद्द्रव्यस्योत्तरकालभाविबहुत्ववत् , सृष्टेः प्रागिकीभूतस्येव ब्रह्मणः सृष्ट्युत्तरकालीनं नानाविधजीवरूषेण बहुत्वमुच्येत् —तदा जीवानामजत्व. नित्य वबहुत्वादि विरुध्येत ।

स्त्रविरोधश्च— "इतरव्यरदेशाल हिंताकरणादिदोषप्रसक्तिः" इति ब्रह्मैव देवमनुष्यादिजीवरूपेण वहुभूतं चेंद्रात्मनो हिताकरणादिदोष- प्रसित्तिरित्युक्ता, ('अधिकं तु भेदिनिर्देशात्" इति जीवाद् ब्रह्मणींऽर्था-न्तरत्वमुक्तम् । तथा च, (''वैषम्यनैर्घृण्ये, न सापेक्षत्वात्" इति, देवादिविषमसृष्टिप्रयुक्तपक्षपातनैर्घृण्ये, ''जीवानां पूर्वंकर्मापेक्षत्वाद्विषमसृष्टे'' रिति परिस्ते । तथा, (''न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वादुपपद्यते चाप्युपरुभ्यते च" इति, ('सदेव सोम्येदमम्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्" इति सृष्टेः प्राक् जीवानामभावात् तत् कर्म न संभवतीति परिचोद्य, जीवानां तत्कर्मप्रवाहाणां चीनादित्वादिति परिहृतम् ।

्''नात्मा श्रुतेर्नित्यत्वाच ताभ्यः'' इत्योत्मन उत्पत्त्यभावश्चोक्तों नित्यत्वं च । स्वाभ्युपगमविरोधश्चः आमोक्षाज्जीवभेदस्यांनादित्वं संबैरेव हि वेदान्तिभिरभ्युपगम्यते ।

अतः श्रुतिविरोधात् सूत्रविरोधात् स्वाभ्युपगमविरोधाच सष्टेः प्रागैकत्वावधारणं नामरूपविभागाभावाभिप्रायम् , नामरूपविभागानहें-सूक्ष्मचिदचिद्वस्तुभेदसहं चैति सर्वेर्/भ्युपगम्यते ।

इयांस्तु विशेषः अविद्यापरिकल्पनेऽपि उपाधिपरिकल्पनेऽपि ब्रह्म-व्यतिरिक्तस्यां बिद्यासम्बन्धिनश्चों पाधिसंबन्धिनश्च चेतनस्योभावात् अविद्यो-पाधिसम्बन्धौ तत्कृताश्च दोषा ब्रह्मण एव भवेयुरिति ॥

सन्मात्रब्रह्मवादेऽपि प्राक्ष्मष्टेः सन्मात्रं ब्रह्मैकमेव सुष्ट्युत्तरकालं भोक्तृभोग्यनियन्तृरूपेण त्रिधा भूतं चेत् , घटशरावमणिकवत् , जीवेश्वरयो-रुत्पत्तिमत्त्वमनित्यत्वञ्च स्यात् । अश्वेकत्वापत्तिवेलायामपि भोक्तृभोग्यनियन्तृशक्तित्रयमवस्थितभिति चेत् , किमिदं शक्तित्रयशब्दवाच्यिति विवेचनीयम् । यदि सन्मात्रस्येव भोक्तृभोग्यनियन्तृरूपेण परिणामसामर्थ्यं शक्तित्रयशब्दवाच्यम् । एवं तिर्दि मृत्यिण्डस्य घटशरावादिपरिणामसम-र्थस्य तदुत्पादकत्विमव्, ब्रह्मण ईश्वरादीनामुत्पादकत्विमति, तेषामनित्य-त्वमेव । अर्थेश्वरादीनां सूक्ष्मरूपेणाविस्थितिरेव शक्तिरित्युच्यते, तिर्दि तदिति-रिक्तस्य सन्मात्रस्य ब्रह्मणः प्रमाणाभावात् बहुत्वादेकत्वावधारणाभावात् ,

तदम्युपगमे च तदुत्पाद्यतयेश्वरादीनामंनित्यत्वप्रसङ्गाच, त्रयाणां नामरूप-विभागान हस् क्ष्मदशापत्तिरेव प्राक्स ष्टेर्रकत्वावधारणावसे स्रेति वक्तव्यम्। न तदा तेषां ब्रह्मात्मकत्वादेकत्वावधारणं विरुध्येत। जितः सर्वावस्थावस्थितस्य चिदचिद्वस्तुनः ब्रह्मशरीरत्वश्रुतेः सर्वदा सर्वशब्दे ब्रह्मेव तत्तच्छरीरकत्या तत्ति द्विष्टिमेवा मिंधीयते इति, स्थूलचिदचिद्वस्तुविशिष्टं ब्रह्मेव कार्यमूतं जगत्, नामरूपविभागान हस् क्ष्मचिदचिद्वस्तुविशिष्टं ब्रह्म कारणिमिति तदेव मृत्पिण्डस्थानीयम्, प्रदेव सोम्येदमय आसीदेकमेवाद्वितीयम् द्रस्यच्यते, तदेव विभक्तनामरूपचिदचिद्वस्तुविशिष्टं ब्रह्म कार्यमिति सर्वं समझसम्।

श्रुतिन्यायिवरोधम्तु तेषां, भाष्ये प्रपिच्चत इति नेह प्रतन्यते ॥ भाष्योदितोऽधिकरणार्थः ससूत्रबिवरणः सुखग्रह्मणाय संक्षेपेणोपन्यस्यते ॥

तत्र प्रथमे पादे-प्रधानपुरुषः वेव जग़त्कारणतया वेदान्ताः प्रति-पादयन्तीत्याश्चक्ष्यः सर्वज्ञं सत्यसङ्कल्पं निरवद्यं समस्तकल्याणगुणाकरं ब्रह्मेव जगत्कारणतया प्रतिपादयन्तीरयुक्तम् । द्वितीयतृतीयचतुर्थपादेषु — कानिचित् वेदान्तवाक्यानि प्रधानादिप्रतिपादनपराणीति , तन्मुखेन सर्वाक्षेपमाशङ्कयः तान्यपि ब्रह्मपराणीत्युक्तम् । तित्रास्पष्टजीवादिलिङ्गकानि वाक्यानि द्वितीये निरूपितानिः स्पष्टिलिङ्गकानि तृतीयः चित्रुर्थे तु प्रधानादिप्रतिपादनतच्छ।यानुसारिणीति विशेषः । अतः प्रथमेऽध्याये सर्व वेदान्तवाक्यजातं सार्वज्ञ्यसत्यसङ्कल्पत्वादियुक्तं ब्रह्मेव जगत्कारणतया प्रतिपादयतीति स्थापितम्।

द्वितीयेऽध्याये तस्यार्थस्य दुर्घषणत्वप्रतिपादनेन द्रिविशीच्यते। तत्र प्रथमे पादे सांख्यादिस्मृतिविरोधात् न्यायविरोधाच प्रसक्तों दोषः परित्हतः। द्वितीये तु साङ्ख्यादिवेदबाह्यपक्षप्रतिक्षेपमुखेन तस्यैवादरणीयता स्थिरीकृता । तृतीयचतु-र्थयोर्वेदान्तवाक्यानार्गन्योन्यविप्रतिवेधादिदोषगन्धाभावः व्यापनाय वियन्दादीनां ब्रह्मकार्यताप्रकारो विशोध्यते । तत्र तृतीये पादे चिदचित्पपञ्चस्य ब्रह्मः कार्यत्वे सत्यपि, अचिदंशस्य स्वरूपान्यथाभावेन कार्यत्वम् ; चेदंशस्य

स्वभावान्यथामावेन ज्ञानसङ्कोचिवकासरूपेण कार्यतेदितः । ज्वतुर्थे तु जीवोपकरणानामिन्द्रियादीनामुत्पत्तिप्रकारः,इतिं प्रथमेनाध्यायद्वयेन मुमुक्षुभि-र्रपास्ये निरस्तनिखिलदोषगन्धम्, अनवधिकातिशयासंख्येयकल्याणगुणगणं निख्विलजगदेकवरूरणं ब्रह्मेति प्रतिपादितम् ।

उत्तरेण द्वयेन ब्रह्मोपासनमकारः तत्फलभूतमोक्षस्वरूपश्च चिन्त्यते। तत्र तृतीयस्य प्रथमे पादे ब्रह्मोपासिसिषोत्पत्तये जीवस्य संसरतो दोषाः कीर्तिताः। द्वितीये च उपासिसिषोत्पत्तय एव ब्रह्मणो निरस्त-निष्वलदोषताकल्याणगुणाकरतारूपोभयलिङ्गता प्रतिपाद्यते । तृतीये तु ब्रह्मोपासनैकत्वनानात्वविचारपूर्वकर्मुपासनेषूपसंहार्यानुपसंहार्यगुणविशेषाः प्रप-श्चिताः। चितुर्थे तृपासनस्य वर्णाश्रमधर्मेतिकर्तव्यताकत्वमुक्तम्।

, चतुर्थेऽध्याये ब्रह्मोपासनफलचिन्ता क्रियते तित्र प्रथमे पादे ब्रह्मोपासनफलं वक्तुर्मुपासनस्वरूपपूर्वकोपासनानुष्ठानप्रकारो विद्यामाहात्म्य ब्रीच्यते। द्वितीये तु ब्रह्मोपासीनानां ब्रह्मपाप्तिगत्युपक्रमप्रकारिक्षिन्तितः । तृतीये तु अचिरादि-गतिस्वरूपम्, अचिरादिनैव ब्रह्मप्राप्तिरिति च प्रतिपाद्यते । चतुर्थे तु मुक्तस्य ब्रह्मानुभवप्रकारिश्चन्त्यते ।

अतो मुमुक्षुभिर्ज्ञातव्यं निरस्तिनिख्ळिदोषगन्धम्नविधकातिशया-संख्येयकल्याणगुणा करंनिख्ळिजगदेककारणं परं ब्रह्म, तज्ज्ञानञ्च मोक्षसाधन मंसकृदावृत्तस्मृतिसंतानरूपमुपासनात्मकम्, उपासनफळ्ळ्याचिरादिना ब्रह्म संपद्य स्वस्वरूपभूतज्ञानादिगुणाविभीवपूर्वक- अनन्तमहाविभूत्यनविधकातिशयानन्द-ब्रह्मानुभवीऽपुनरावृत्तिरूप् इति शारीरकशास्त्रेणोक्तं भवति ॥

<sup>1</sup> गुणाकरो गुणसमुदाय:। बहुत्रीहिबलात् क्लीबता।

### **நி**eதெராதா ந⊸ ஜாப \_நe:

வதாகத்வ உருமையாகவை ஆவை வூது நூதிக்குமா மு வேதாகைத்வ உரும்பாகும் வித்து இல்லாஷ்யா ம

ப்ரணம்ய சொஸா22 சார்யபங்க்திம் ஸம்ப்ரத்ய நூத்யதே. வேதார்த்திபக்ரர்த்ரேர்த்தோ வ்யக்தம் த்ரமிடபாஷுயா.

# வேதாந்த தீபம்.

-ce

திருவின் கேள்வனுப், அளவின்றி பிருப்பவனுப், உயர்ந்த குணங்களின் திரளுக்கே ஓரிடமான உருவனுப், தோஷங்களே யெல்லாம் அணுகாதபீடி அழிக்கின்றவனுப், பரமாகாசமெனப் படும் வைகுந்தத்தை வாஸஸ்தானமாக உடையனுப், வாக்குக் கும் மனத்துக்கு மெட்டாதவனுப், வணங்கின ஜனங்களின் கண்களுக்கு இலக்குமான ஆதிபுருஷன் யாவன், அவனுடைய திருவடித்தாமரையில் கைங்காயம் செய்வதிலே என் மனம் பற்றுள்ளதாகுக.

ஆசிரியர்களேத் தஃயால் வணங்கி அவர்கள் அறு தியிட்ட வழியாலே ப்ரம்மஸூத்ரங்களின் சொற்களுள் திகழும் வேதார்தமென்ற உபஙிஷத் வாக்யங்களின் பொருள் ப்ரகாசப் படுத்தப்பெறும்.

இப்பொருள் விஷயமாக இதுவே யன்றே வேதமறிவார் கொண்ட வகை—சொரூபத்தாலும் தன் குணத்தினையம் அசே தனமான பொருளேக்காட்டிலும் அடியோடு வேறுபட்டவனும், அதற்கு ஆத்மாவுமான சேதான் ஆவான் ஜீவாத்மா. பத்தன், முக்தன், டித்யன் என்ற அந்த ஜீவாத்மவர்க்கத்தினின்றும், எல்லா தோஷங்களுக்கும் விரோதியா யிருப்பதோடு கல்யாண குணங்களுக்கே இடமானதாலும், எல்லாத்தசைகளிலும் சேத னங்களிலும், அசேதனங்களிலும் பரவுதல், தரித்தல், ஏவுதல் சேஷியா யிருத்தலென்றவற்றுலும் மிக்க வேறுபாடுடையவ ஹவான் பரமாத்மா. இங்ஙனமன்றே பகவான் பகர்ந்தரு ளினது—(கீதை 15–16, 17.)

1"உலகில் கூதான் அகுதான் என இருவகைப் புருஷர்கள் (ஆத் மாக்கள்) ப்சமாணஸித்தர்கள். கூதா புருஷனெனப்படுகின்றதா

# SREE VEDANTA DEEPA.

Pranamya Sirasā Āchāryapanktim samprati anoodyatē.

Vedanta Deepagranthartha: Vyaktam  $\overline{A}$ ngalabhashaya,

May my mind be devoted to the service at the lotus feet of Him who is the First or Primaeval Being, the Lord of Sri, the Immeasurable, the Abode of excellent qualities, the Destroyer of all evil, the Dweller of Parama-Pada (Vaikuntha), and who is beyond the reach of speech or mind, but within the range of the vision of His Devotees!

With head bowed to the great Teachers, and following the path indicated by them, here we elucidate the (true) meaning of the words of *Vedanta*, imbedded in the *Brahmasūtras*.

This is the path laid down by Vedavits (Vedawise):—Jeevātman is chētana (the knower) and by his very nature and his qualities is absolutely distinct from Achētana (the Non-sentient thing); he is also the soul of the Achētana. Totally distinct from this Jeevātman consisting of 1. the Baddha, (i. e., person bound by Karma,) 2. the Mukta, (the person released) and 3. the Nitya, (the eternally free) is the Paramātman of the quality (i. e., power) of destroying all evil, and being the abode of all virtuous qualities. He is the in-dweller in all the sentient and the non-sentient things at all times, in all their forms. He is the supporter, the Ruler and the Lord of All. So He is quite distinct. So says the Lord (in the Bhagavad Geeta) (15-16, 17)

Kshara and Akshara. By the word 'Kshara' are meant all Sentient Beings; by 'Akshara' is indicated some Being, Indestructible (Undestroyed) and always firm and steady (free from all restrictions). Apart and distinct from Kshara and Akshara is a Superior Being called Parmātman. He, the Lord, indwelling in all three Lōkās (i. e., Baddha, Mukta and Achētana) supports them. Thus, know then that being distinct from Kshara, above and distinct from Akshara, I am called Purushōttama (Superior Being) by the lōka (Smṛti) and by the Vēdas."

(Not only this); Srutis also proclaim Him as distinct from Chētana as well as Achētana—;

- 1. "The Master of Prakrti (Matter) and of Kshētragna (Jeeva) and the Lord of all excellent qualities."
- 2 "The Lord of the whole Universe and the Lord of Himself with none to lord over Him."
- 3. "He is Nārāyaṇa who penetrates into and envelopes all of them Chētana and Achētana." etc.

That the word "Kootstha" (used in the earlier passage quoted from Bhagavad Geeta) means "Absolutely Free" is derivable from other passages such as. "Who comtemplates on Pratyak Ātman in its true nature, indescribable, unperceivable by ordinary organs, all-pervading, not within reach of inference, comman to all (Kootastha), fixed and Imperishable.

Sootrakāra also says the same thing i.e., that Brahman is distinct from Jeeva. The sootras are:—

- I. "It is not the other (Jeeva). Since such construction is not consistent with the context."
  - 2. "Since it is laid down as being seperate."

ஸம்ஸ் த ப்ராணியும். அக்ஷ ரனையான் அழிவற்றவன் கூடஸ் தன் எனப்படுபவன். உத்தமபுருஷ் (புருஷோத்தம்)னே வென்னில்-அசே தனம், பத்தன், முக்தன் என்ற மூன்று லோகங்க(லோக் யர்தே = ப்ரமாணங்களேக் கொண்டு அறியப்படுகின்றன வென்ப தாலே இவை லோகங்களெனப்படுகிறன)ளேயும் புகுந்து தரிப் பவனுயும் அழிவற்றவனையும் நியமிக்கின்றவனையு மிருப்பதாலே பரமாத்மாவென்று கூறப்பட்டவனுப் முன் சொன்ன புருஷர் களேக் காட்டிலும் வேறுபட்டவனுகிறுன். கூஷானுக்கு மேற் பட்டிருப்பதோடு அக்ஷ ரபுருஷனுக்கும் மேம்பட்டிருக்கின்றே னென்றது காரணமாக வேதார்த்தத்தைக் காணவைக்கும் ஸ்மிருதியிலும் வேதத்திலும் நான் புருஷோத்தமனை ப்ரஸித்தி பெற்றிருக்கிறேன்' என்றவாறு.

(சேதாரசேதனங்களேவிட வேருனவனென்ற விளக்கிக் கூறாகிறது) வேதமும்—

- ¹ 'ப்ரக்ரு திக்கும் ஜீவனுக்கும் ஸ்வாமியாய் அதன் குணங் களேயும் டியமிக்கின் றவன் (அல்லது ஜ்ஞானம் சக்தி முதலிய குணங்கள் உள்ளவன்)
- <sup>2</sup> 'உலகமணேத்துக்கும் ஸ்வாமியாய் தனக்குத்தானே ஈச்**வரன்,**'
- <sup>3</sup> 'உள்ளும் புறமும் எல்லா வஸ்தூக்களிலும் பரந்திருப் பவன் நாராயணன்' என்பவை முதலாகவாம் அவை.

(கீதையில்) 'கடஸ்த்த:' என்ற சொல்லுக்கு முக்கஸ்வ ரேபம் எனப்பொருள். அங்கே, '(பகவாணக் காட்டிலும் வேறுக) தேஹங்களுக்கேற்பட்ட தேவன், மனுஷ்யன் என்றுற் போலுள்ள பெயர்களால் சொல்லத்தகாத நிலையுடையதும், இந்திரியங்களாற் காணப்படாததும், தானெடுக்கும் தேஹங்க ளெல்லாவற்றிலும் புகு வதும், ஆயினும் அவற்றைப் போல் நினேக்கத்தகாததும், எனவே எல்லாவற்றிற்கும் பொதுவாய் தேவாதிதேஹங்களுக்குள்ள தோஷம் தட்டாமலிருப்பதாலே கடன்த்தமெனப்பட்டதும், தன் சொரூபத்திலே ஒரு விகாரமு மில்லாமையாலே அசலமெனப்படுவதும், அழி வற்றதுமாய் அக்ஷாமென்று பேர்பெற்ற ஆக்மாவை எவர்கள் உபாஸகம் செய்கின்றனரோ' என்றவாறு சொல்லப்பட்டிருக்கிறதன்றே? I

I. கூடன்தம் என்பதறகு வம்சத்திலே கூடன்தஞையிருப்பான் பின்வரும் கிண்களுக்கெல்லாம் பொதுவாயிருக்கிறதுபோல் எடுக்கும் எல்லாத் தேஹங்களுக் கும் பொதுவானதெனப் பொருள. கூடவத் திஷ்ட்டதி எனவும் கூடன்தன் என்பதா ண்டு. அப்போது மணேயின் சிகரம்போலும், கொல்லத்தில் அடிக்கும் இரும்புகினத தாங்கும் இருப்பக்கட்டி (சம்மட்டி) போலும் மாதுபாடின்றி யிருப்பதெனப் பொருளாம்.

ஸு த்ரகாரரும இப்படியே (ஜீவணேவிட ப்ரஹ்மத்தை வேருகவே) சொலலுகிருர்—

- 1 'ஜீவனன்று; பொருந்தாதாதலின்'
- 2 'வேருகச்சொலலப்பட்டிருப்பதால',
- <sup>3</sup> 'சேராத**தால்** சரீபமெடுத்துள்ள ஜீவனுகான்'.
- <sup>4</sup> 'உபாஸனத்திற்குச் செயப்படுபொருளாக ப்ரம்மகதை யும், எழுவாயாக ஜீவணேயும் சொலலியிருப்பதாலும்'
- <sup>5</sup> 'ஆத்மாவினுள்ளிருக்கும் புருஷன் என்றது போன்ற சொல்லாறும்'
- <sup>6</sup> 'சரீரத்தினுள்ளேயிருப்பதாலே ஜீவணேப் போல் இவனுக் கும் ஸுகதுக்கங்களின் அனுபவம் ரேருமென்னவேண்டா. ஜீவனுக்கில்லாத விசேஷமிருப்பதால',
- <sup>7</sup> ' கபிலஸ்ப்ரு தியிற் சொல்லப்பட்ட ப்ரக்ரு தியாகாதே இது; அதற்குச்சேராத தர்மங்களேச் சொல்லியிருப்பதால். அது போலவே ஜீவனு மாகாது'
- 8 'காண்வம், மாத்த்யர்தினம் என்ற சுக்லயஜுர்வேதுக் தைச் சேர்ந்த இருசாகையாரும் இவனே ஜீவாத்மாவினின்றும் வேறு பட்டவனுகவே ஓதுகின்றனரே',
- <sup>9</sup> 'ப்ரக்ரு திக்கும ஜீவனுக்கு மில்லா த விசேஷங்களேக் குறி த் திருப்பதாலும், வேறென்றே கூறி யிருப்பதாலும் அவையாகா'
- 10 'முக்தர்களால் நெருங்கி அடையக்கூடியவனென்ற தாலும்',
- 11 '(உடலில் ஒருவன் உண்ணுமலே விளங்கி) நிற்பதாலும் (மற்றுருவன்) உண்பதாலும்',
- 12 'ஜீவனே பெடுத்திருப்பதால் அவனே தஹாஞகலா மென்னவேண்டா; அவனுக்கு இக் குணங்கள் கூடாவாதலின்',
- <sup>13</sup> 'மேல்வாக்யத்தாலே ஜீவனும் அக்குணங்களுள்ளவ னெனில, சுயரூபத்திற்கு ஆவிர்பாவம (தோற்றம்) பெற்றபிறகே அவன் அங்கு அங்ஙனம் சொல்லப்பட்டிருப்பது.'
- 14 ' ஜீவணேயுமீச்வரணேயும் வெவ்வேறுக உறக்கத்திலும் இறப்பிலும் சொல்லியிருப்பதால்',
- <sup>15</sup> 'எல்லாவற்றிற்கும் பதியென்பது முதலிய சொற்க ளாலும்',

- 3. "He is not the embodied Jeeva since Jeeva does not and can not possess the qualities stated here."
- 4. "Since (for  $Up\bar{a}sana$  purpose) the Brahman is said to be the object and the Jeeva as the doer of the  $Up\bar{a}san\bar{a}$  or meditation."
- 5. "Since there is the word used to denote Brahman as being within the  $\overline{A}tman$ ."
- 6. "If it is argued that he would be affected by pains or pleasures: No! Since He is the other and distinct from Jeeva."
- 7. "This can not be the *Prakṛti* mentioned in *Kapīla Smṛti*. Since attributes, not to be found in *Prakṛti* are mentioned (as His). Similarly He can not be the same as *Jeeva*."
- 8. "Those who belong to Sukla Yajurvēda Sakhās, i. e., both Kānvas and Mādhyandinas proclaim Him as distinct from Jeeva."
- 9. "Since it is distinguished by some attributes and qualities not found to be in *Prakṛtı* and *Jeeva*, and since it is also recognized that *Brahman* is a distinct entity, it is not the same as the other two."
- 10. "Since it is said that Muktas can approach Him."
- 11. "Since one stays (firm without eating or enjoying) but the other eats and enjoys."
- 12. "If it is argued that since Jeeva is taken up for discussion here that Dahara is the same as Jeeva, no such inference should be made, because the attributes (mentioned here) of Dahara can not be found in Jeeva."
- 13. "If by the passage following, it is sought to be inferred that Jeeva possesses the same qualities, be it known that the passage speaks of one who

possesses the qualities (mentioned) afterwards. This (possession of qualities) comes into existence only after the emergence to sight (or light) of the (Jiva's)  $Sw\bar{a}roopa$ , his natural qualities.

- 14. "Since Jeeva and Iswara are spoken of as distinct even in Sleep and when Jeeva gets out of the body."
- 15. "Since he is described by the words, 'Lord', etc."
- 16. "It is certainly above and distinct since it is often plainly described as separate."
- 17. "Since, as  $B\overline{a}d\overline{a}r\overline{a}y$ ana says, the  $S\overline{a}stras$  instruct us of a superior  $\overline{A}tman$ , other than Jeev $\overline{a}tman$ , the goal to be attained can be attained only by  $Vidy\overline{a}$  or knowledge and not by Karman (action) alone. It is clear from the  $V\overline{e}d\overline{a}nta$  that  $Vidy\overline{a}$  is always mentioned only in conection with the Supreme Being."
- 18. "A Mukta attains Samya (a like status) with God except for the function of creation, protection and destruction. When sepeaking of God, these functions are referred to; and there is no mention of Jeeva at that place (in that context).
- 19. Jeeva's attainment to God is (restricted) only to the enjoying of bliss."

By these and like Sootras is the proposition established.

The above passages (which clearly show distinct -ness as pointed above) can not be said to be used in relation to Avidyā (Ignorance) (according to Sankara) or to upādhi (some intervening cause) (according to Bhāskara). For, even when speaking of a Mukta (the enlightened, i. e., freed from Ignorance, or of one not affected by Upādhi some

- 16 'வேருக ஓதப்பட்டதால் வேருனதே,'
- 17 'ஜீவனுக்கு மேம்பட்டவண உபதேசித்திருப்பதாலே வித்பையினுலேயே புருஷார்த்தம்; கர்மத்தினுலன்று; வித்பைச் சொல்லுமிடங்களிலெங்கும் அப்படிப்பட்டவணயே காண்ப தால் என்பது பாதாாயணர் கொள்கை.'
- 18 'முக்கனுக்கு ஸ்ருஷ்டி. ஸ்திதி ஸம்ஹாரமெனப்படும் உலகவ்யாபாரம் நீங்கலாகவே ப்ரம்ம பரமஸாம்ய மாம். ஈச்வ ரீணச் சொல்லும்போதே உலகவ்யாபாரங்களான அவற்றைச் சொல்வதாலும், அங்கு ஜீவணப் பற்றிய ப்ரஸ்தாவமில்லாமை யாலும்.'
- 19 'ஸுகா தபவத்தில் மட்டும் ஜீவனுக்கு ப்ரஹ்ம ஸாம்ய மென்பதற்கு ஸா தகமிருப்பதாலும்' என்றவா ஹுள்ள ஸூத்ரங்களேக்கொண்டு.

ஆ இலும் (சாங்காமதத்தின்படி) அவித்பையினுலே கல்ப்பிக் கப்பட்டதாகவோ, (பாஸ்கரமதப்படி) உபாதியினுலேற்பட்ட தாகவோ இருக்கும் பேதத்தைக் கொண்டு இங்ஙனம் வெவ்வே ருகக் கூறும் சொற்கள் தோன்றினவென்னல் தகாது. (ப்ரம்மம் ஒன்றே யுள்ளது. அதை யறியவொண்ணுதபடி செய்கிறது மாயை. இதுவும் பொய்யே. இம் மாயையி னின்றே இர்த ப்ரபஞ்சமெல்லாம் ஏற்படுவதால் ப்ரபஞ்சமும் பொய்யே. அந்த ஒரு ப்ரம்மமே அவித்யை யென்ற மாயை யினுல் மறைக்கப்பட்டு ஜீவனுகத் தோற்றம் பெறுகிறது. மாயை விலகினபோது தனி ஜீவனுமில்லே என்பது சாங்கரமதம். 'உலகம் பொய்யன்று. ப்ரம்மமொன்றே உலகிற் காணும் ஸைகல ப்ரபஞ்சமாக வாம் ப்ரக்ருதி பென்ற அசேதர வஸ்து வாக மாறு கிறது. அதனின்று உலகமுண்டாகிறது பலவகை சரீரங்களும் இந்திரியங்களு மெல்லாம் உண்டாகின்றன. அந்த ப்ரம்மமே வெவ்வேறு தேஹேக்க்ரியா இகளெனப்படும் உபாதி களாலே வெவ்வேறு ஜீவனுக்கப்படுகிறது, ஒரே ஆகாயம் குடம், மடம் முதலான பிரிவுகளாலே போல்' என்பது பாஸ் க ச மதம்.) இப்படி உண்மையிலில்லாமையாலே பொய்யான அவித்பைபென்றதொன்று ஒரு னிட்பிருர்து பல ஜீவன்களேக் கல்ப்பித்துக் காணவைக் கிறதென்ற பக்ஷுமும், 'ப்ரம்மத்தினிடமிருந்தேற்பட்ட அந் தந்த தேஹேந்திரியங்கள் போன்றவற்றுல், குடம் வீடு முதலான வற்றுல் ஆகாயத்திற்போலே பேதம் தோற்று கிறதத்தனே; அவ் வுபாதிகள் விலகினபோது ஒன்றுப்விடும்' என்ற பக்ஷமும் பொருந்தா. எல்லா அவித்பைகளும் உபா திகளும் கழிந்த முக் தீணக் கூறுமிடத்து பேதத்தை ஸாதித்திருப்பதாதலின்.—

- <sup>1</sup> 'இந்த ஞானத்தைக் கொண்டு எனக்கொத்தஙிஃயைப் பெற்றவர்கள் ஸ்ருஷ்டி காலங்களில பிறப்பதுமிலஃ; ப்ரளய காலத்தில் கெடுவதுமில்ஃ,' (கீதை) என்கிற ஸ்மிருதி வாக்யம் பேதத்தை ஸ்பஷ்டமாகச்சொல்லுகிறது.
- <sup>2</sup> 'எல்லாம் லயித்தபோது ஞானியானவன் புண்ணிய **பாபங்க**ளே உதறிவிட்டு அழுக்கற்றுச் சிறந்த ஸமத்வத்தைப் பெறுகிறுன்', என்கிற சருதி வாக்யமும் அங்ஙனமே பேதத்தை ஒதுகிறது.

இதனேக் சிழ்க்கண்ட ஸூத்ரங்களி அம் காண்க.—

- <sup>3</sup> 'முக்தனுல் நெருங்கி யடையத்தகுர்தவனுகச் சொல்லி யிருப்பதாலும்',
- <sup>4</sup> ' மேல்வாக்யத்திஞலோ வெனனில, அங்கு சுயரூபம் ஆவிர்பவித்திருப்பவன் சொலலப்படுவான்',
- <sup>5</sup> 'பாஞ்சோதியை யடைகது பெறுவது சுயரூபத்தின் ஆவிர்பாவமே, (புதிதொன்றுமில‰); ஸ்வோ என்கிற சொல் இருப்பதாதலின்',
- <sup>6</sup> 'முக்தன் ஐகத்வ்யாபாரபிலலாதவன்; அதைச் சொல்லும் ப்ரகரணமெல்லாம் ஈச்வரீணச் சார்ந்திருப்பதாலும், ஜீவனுக்கு, அங்கே ப்ரஸ்தாவமிலலாமையாலும்',
- <sup>7</sup> ' அனுபவத்தில்மட்டுமே ஜீவப்ரம்மங்களுக்கு ஸாம்ய மென்பதற்கு ஸாதகமிருப்பதாலும்.'

இவ்வாறு அவித்யை, உபாதி பெலலாவற்றினின்றும் விடு பட்டவனுக்கே பேதத்தை ஸாதித்திருப்பதால் வேதம், ஸம்ருதி, ஸூத்ரம் இவற்றில் எங்கும் பேதமே உரைக்கப்பட் டிருக்கிறபோது சேதகம், அசேதகம், ாச்வரனென்ற தத்துவங களுக்குள்ள பேதம் இயற்கையாகவுள்ளதென்றே நிர்ணயிக் கப்படுகிறது.

(ஐக்யம் சொல்லும் வசனங்களுக்கு இதலை யாதொரு விரோதமுமில்ஃ.)

- ¹ 'ப்ரம்மத்தினை என பிறப்பும் பிழைப்பும் இறப்புமுள்ள தாலே இவ்வுலகெல்லாம் ப்ரம்மமே என்று சார்தியுடன் உபா ஸைனம் செய்யவேண்டும்',
- <sup>2</sup> 'பரிணுமங்களும் பெயர்களும் வியவஹாரத்திற்காக( = உலகயாத்திரைக்காகக்) கொள்ளப்படுகிறன. மண்ணுக விருப்ப

intervening cause), the distinction of Brahman from the Mukta is maintained.\*

The above can not be said to be true (acceptable). For the distinction is clearly stated in the *smṛtis* and *Ṣrutis*,

- 1. "Having acquired this knowledge, they attain likeness with Me—they are not born at the creation, nor destroyed at the *Pralaya* (Universal destruction) again,"
- 2. "Then the devotee, having shaken himself, free of all good and evil, and becoming pure, attains full likeness of God,"—

as well as in the Sootras,

- 3. "Since it is said that He is approachable by Muktas."
- 4. "If it is argued that according to the following passage, *Dahara* would be *Jeeva*, the answer is that the following passage deals with such *Jeeva* as obtained his natural form afterwards."
- 5. "On reaching Him only the natural form appears, because of the term "Swēna".
- 6. "Except the function of creation, as it is referred to when speaking of God and no mention there of Jeeva"
- 7. "Since Jeeva's attainment to God is restricted only to the enjoying of bliss".

Note, \* According to Sankara, Avidya or ignorance makes us things really non existent as real and existing, and when that Ignorance is removed, the True oneness will become manifest.

According to Bhaskara—all Jeevas are but portions or parts of Brahman, like the air (Akasa) found in a pot, house etc.; and again when the pot or house is removed, the air in it becomes one with the Universal atmospheric air. Like this, the jeevas become one with Him at the time of the Flood (pralays or end of the world) or of release or liberation,

Hence, it must be concluded that the intention of the Srutis, S'mrtis and Sootras is that the distinction of Chit, Achit and Iswara from each other as maintained by them, is natural and not caused by Avidya or Upadhi. Even when speaking of a Mukta in the state of enlightenment, or freedom from Ignorance, the distinctness of Brahman from Mukta is maintained. So also is the case of Upadhi.

There is nothing against the above conclusions in the passages which seem to speak of oneness. The passages mostly relied on are:—

- 1. "Meditate peacefully on Brahman as being all the Universe, as it is created, sustained and destroyed by Him."
- 2. "Assumption of various forms and assigning of different names are all for mere utility or worldly convenience. Whatever the transformation (vessel forms) the earth or mud may assume, the substance is earth alone and no other."
- 3. "Oh Sōmya! in the beginning, this whole Universe existed as a substance, lone without a second. It desired, 'let me become many'; let me be born'. Then It created Tējas''.
- 4. "Oh Sōmya! all these creations (Prajās) are created of Sat, dependent on Sat, and get absorbed in S'at. All these have Him as their Ātman (soul). He is Unperishing, Changeless. He is the Ātman. Oh Swētakētu! thou art He."
- 5. "Understand Jeeva called Kshetragna also is Myself."
- 6. "That the world is not other than Brahman is clear from the passage containing Arambhana.....".

From and by the above passages, it is clear that Brahman is the Primaeval Cause and all the Universe of Chētana and Achētana is the Result; and the result is no other (in the matter of Substance) than the

தென்பது எல்லாப் பரிணுமங்களி அமுள்ளதாகையாலே ஸைத்ய மெனப்படு கொறது',

- <sup>3</sup> 'ஸோமயாகம் செய்யத்தகு தியுள்ளவனே; (அல்லது சாக்தனே!) இவ்வுலகு உலகாவதற்கு முன்னே இரண்டாவது வஸ்துவின்றி ஒன்றுகவே ஸத்தாகவே யிருக்தது. அது, 'கான் வெகு வாகக்கடவேன்; (அதர்காக) பலவாகப் பிறக்கக்கட வேன்' என கிணேத்தது. அது தேஜஸ்ஸை ஸ்ருஷ்டித்தது.'
- <sup>4</sup> ' ஸோம்யனே! இந்த ப்ரஜைகள குத்தும் ஸத்தினின்று பிறந்தவை; ஸத்தை ஆதாரமாகவுடையவை; ஸத்திலே லயிக் கின்றவை., இஃதெல்லாம் அதை ஆத்மாவாக உடையது. அது ஆத்மா. ச்வேதகேதுவே! நீ அது ஆகிருய்',
- <sup>5</sup> கேஷ த்ரஜ்ஞனெனப்படும் ஜீவணேயும் நானென்றறி வாயாக',
- <sup>6</sup> 'ஆரம்பண்' என்ற சொல் முதலியவைகளால் உலகத் திற்குப் பிரம்மத்தைக் காட்டிலும் வேறுபாடில்லே யென விளங்கும்.'—

என்றவாறு பரப்ரம்மம் காரணமென்றதும், சேதர அசே தரமயமான பிரபஞ்சமணேத்தும் காரியமென்றதும், கார ணத்தைவிட கார்யம் வேறன்றென்றதும் முன் சொன்னபடி சித்து-அசித்து-ஈச்வரர்களுக்கு பேதத்தை ரன்கு இசைர்த போதே பொருர்திவிடும்.

ஏனெனில், எந்தத் தசையிலும் சித்தும் அசித்தும் பரமாத் மாவின் உடலென்றதும், பரமாத்மா அவற்றின் ஆக்மா வென்றதும்,—

- ¹ 'யாவன் பூமியிலிருப்பவன்; யாவனருவனுக்குப் பூமி உடல்;'
- ' யாவன் ஜீவாத்மாவிலிருப்பவன் ; யாவனெருவனுக்கு ஜீவாத்மா சரீரம்; யாவன் ஆச்மாவை உள்ளிருக்து ஏவுகின்றுன்;'
- ' யாவனுருவனுக்கு அவ்யக்தம், அக்ஷரம், மிருத்யு என மூலப்ரக்ரு தியின் உட்பிரிவுகள் உடல்கள்;'
- <sup>2</sup> ' இவன் ஸர்வப்ராணிகளினுள் இருக்கும் ஆத்மாவும், பாபங்களே யணுகாதபடி செய்கின்றவனும். பரமபதத்திலிருப்ப வனும் ஒர் தேவனுமான நாராயணன்',
- <sup>3</sup> 'ஸர்வஜநங்களுக்கும் உள்ளே புகுந்து ஈச்வ**ானுய்** ஆத்**மாவா**னவன்'

என்றவை போன்ற வேதங்களிஞலேயே உபதேசிக்கப் பெற்றன. ஆகையாலே ஸூக்ஷ்மமான (நுண்ணிய) நிலேயி லுள்ள சே*தநா*சேதநங்களே உடலாக்கிக்கொண்டவ*னு*ப் பரமாத்மா காரணமாக அந்தப் பரமாத்மாவே பேருருவுற்ற சேதநாசேதநங்களே யுடலாகக்கொண்டு கார்யமு மாகிறுன். ஆத்லால், காரண நிலேயிலும் கார்பநிலேயிலும் சேத்நாசேத்நங் களே உடலாகக் கொண்டு அவை விசேஷணங்களாகவும், தான் விசேஷ்யமா (பிரதானமா)கவும் தோன்றும்படி எல்லாச் சொற் களாலும் சொல்லப்படுகிறுன். உட‰ச்சொல்வதற்காக ஏற் பட்ட சொற்கள் அவ்வுடலேமட்டு மின்றி அதன் ஆக்மாவையும் **சொல்**லு கிறதென்பது அனுபவத்திலு முள்ளது. மனுஷ்யன், இந்த்ரன், தேவதத்தன் என்றுற்போ லுள்ள பதங்கள் அந்தந்த உடலேயும் ஜீவாத்மாவையும் கூறுகின்றனவே. உட லென்பதுமட்டுமல்ல, சாதி, குணம இவற்றைச் சொல்லும் சொற்களும் அவை விட்டுப் பிரியாதபடி அவற்றிற்கு ஆதார மான வஸ்துக்களேயும் சொல்லும் 'நீலம்' என்றுல அது **கி**றத்தையு**ம் நிறமுள்ள வஸ் துவையும** சொல்லுகிறது. இப்படி யிருப்பதாலே பரமாத்மாவைச் சொல்லும் சொற்களேயும், மற்ற வஸ்துக்கள் எல்லா வற்றிற்கு முள்ள சொற்களேயும் ஒரே பொருளேக் கூறி விசேஷண விசேஷ்யங்களாகவர்க்குவது முதற் றாமாய் மிகவும் பொருத்தமுடையதாயிற்று.

இவ்வர்த்தத்தை வேதமே விவரிக்கின்றது. எங்ஙன மெனில்—

- ¹ ' ஜீவண யுடலாகக கொண்டு நான் ஒவ்வொன்றி லு முள்ளே புகுந்து உருவமும் பேரு மேற்படுத்துவேகை.'
- <sup>2</sup> 'அதனே ஸ்ருஷ்டி செய்து அதனுள்ளேயே புகுந்தான்; புகுந்து சேதநமாகவும் அசேதநமாகவுமானுன்.' எனவுள.

உட்புகுந்திருப்பதாலே சேதநாசேதநங்களேச் சொல்லும் சொற்களாலே சொல்லப்படுகிறதத்தனே யல்லது சேதநாசேத நங்களும் அவனும் ஒன்றுயிடுவதில்லே. எல்லாவற்றிற்கு முள்ளே புகுந்து அவற்றை உடலாக உடையவனுயிருப்பதாலே அவற் றடன் சேர்ந்து தானே அவற்றிற்கான சொற்களின் நேர்ப் பொருளாகிறுனென இதன் பொருள்.

'கான் வெகுவாகிறேன்' என்ற ஸங்கல்ப்பமும், காமங்களா லும் உருவங்களாலும் பிறிவற்று ஸூசுஷ்மங்களான சேதகா சேதகங்களே உடலாகப் பெற்றதாலே ஒருவிதமா யிருக்தவ னுக்கு, பலவாகப் பிரிக்த காமங்களேயும் உருவங்களேயுமுடைய சேதகாசேதகங்களே உடலாகக் கொண்ட படியிலே வெகு Cause. The above passages are reconcilable even and only in the view that there is distinctness between Chit and Achit on one side and Iswara on the other. For, it is demonstrated that also Chit and Achit are Sareera (Body) of Iswara (Paramatman) and that Paramatman is the Soul (within them). Thus it is said:

- 1. "Who dwells on the Earth; Whose body is the Earth." "Who dwells in Soul (Ātman)—Whose body is (this) soul, Who, indwelling, commands the Soul." "Who has as His Body Avyakta, Akshara and Mṛtyu (the three divisions of Moola Prakṛti).
- 2. Who is the Soul indwelling all beings, Who repels (destroys) all Sins—the Dweller of *Parama Pada* (the Highest Bliss), the one God, Nārāyaṇa."
- 3. "Who, having penetrated, rules over all Beings and so is the soul of All."

Thus having Chētana and Achētana in their subtle forms as His bodies, the Paramatman becomes the Primaeval Cause of all; He also becomes the Effect (or Result) by taking all these in their Sthoola (ormaterial) forms as His bodies. In both the stages of Cause and Effect, He has, as for His body, all the Chētana and Achētanā, and they become His attributes.

Thus by the use of the words stating Chētana and Achētana what is really meant is the Paramātman, Chētana and Achētana being His attributes. For example, take the sentence "Earth is Brahman." Here the Word 'Earth' means not merely the worldly Achētana, but it means the Brahman (the Principal) with Earth as its attribute. Again, in the sentence "Swētakētu is Brahman" the word Swētakētu denotes Brahman within Swētakētu. Thus, as attributed, Brahman is the principal (primary) meaning of all these words.

This truth is well demonstrated by even *Srutis* themselves thus:

- 1. "Brahman said: 'Let me bring about Names and Forms taking the *Jeeva* as my body and entering into each created thing,"
- 2. "Having created *Chētana* and *Achētana*, He penetrated, and having penetrated into them He became *Chētana* and *Achētana*."

Since it is said that He enters into them, it is clear that He is different and distinct from Chētana and Achētana; and the words can not carry the meaning that He and the Chētana and the Achētana, are One and the same. The real meaning, therefore is that He enters into them and possesses them as His bodies and hence by this connection with them, He becomes directly described as them. When He is described as One (in Pralaya), it is so because of his having the Chit and Achit as His bodies in the stage before their assuming the distinct material forms and names; He wishes to be many by having the same Chit and Achit as His bodies in their present forms and names. So His wish of creation is expressed as "Let me become many."

By the passage 'Bahu syam' which denotes the wish of One to become many, what is meant is that what was One having as its Body the Chit and Achit in their subtle forms before they assumed the distinct shapes and names becomes many having as its body the chit and achit divided into distinct names and forms. (This is to say, He is One and His Body, which is Chit and Achit, becomes many).

This is the way indicated by the learned in the Vedas—This is the Vedic truth.

But there are those who say of the Brahman (that has been mentioned to be investigated here) that Brahman stands by itself without anything else existing, without being distinguished from any other, with no qualification or quality, and no form, but merely as a Self-Illuminating Eternal Knowledge (with no ending or destruction).

விதமாக ஆவதைப் பற்றினதே யல்லது, ப்ரம்மமே சேதார சேதாங்களின்றியே தான்மட்டுமே முதலில் இருந்து பிறகு வெகுவாக == இவ்வளவு ப்ரபஞ்சமாக ஆவதைப் பற்றி யன்று.

இதுதான் வைதிக ஸித்தார்தம்.

### சாங்கராதி பிறமதங்களின் பொருந்தாமை.

இப்படிப்பட்ட ப்ரப்மம் இங்கு விசாரிக்கப்பட்டிருக்க இதை விட்டு, விசாரிக்கப்படவேண்டியதாகச் சொன்ன பிரம்ம மானது தன்னேத் தவிர வேருொன்றுமே யில்லாமையாலே ஒன்றை (தன்னே) விட வேறுபட்ட தேதேனுமொரு விசேஷமு மின்றி கிர்குணமாய் கிர்விகாரமாய், தானே ப்ரகாசிக்கின்றதாய், அழிவற்றதாய், வெறும் ஜ்ஞானமாகவே யிருப்பதொன்று என யாவர் சொல்லுகின்றுர்\* அவர்களுக்கு ஸூத்ரங்களெல்லாமும்

'' பரம் ப்ரஹ்மைவாஜ்ஞம் ப்ரமபரிகதம் ஸம்ஸாதி தத் பரோபாத்யாலீடம் விவசமசுபஸ்யாஸ்பதமிதி ச்ரு திக்யாயாபேதம் ஜகதி விததம் மோஹாமி தம் தமோ யேநாபாஸ்தம் ஸ ஹி விஜயதே யாமுநமுஙி:''

.என்றதாம். இதில் முதற்பாதத்தில் சாங்கரமதமும் இரண்டாம் பாதத்தில் பாஸ்கர யாதவ பகூஃங்களும் குறிக்கப்பட்டன.

இதன் பொருளாவது—ப்ரம்மம் ஒன்றே உண்மையாய் உள்ளது. சேதகர்களோ, அசேதகர்களோ, ப்ரம்மத்தின் குணங்களோ உண்மையில் இல்ஃ. அந்தப்ரம்மம் அஜ்ஞானம் என்ற அவித்பைக்கு வசப்பட்டு இப்ரபஞ்சமாகிற பல ப்ரமங் களுக்கு இடமாகிறது. ஆகவே ஜீவஞகவும் ஆகிறது. மையில் இதெல்லாம் பொய்யே என்றது சாங்கரமதம். ப்ரம்ம ஆகிலும் அதுவே மொன்ற தோன் உள்ளது. படியால் உலகமும் உண்மையே. அது தேஹம் இந்திரியங்கள் உள்பட பல அசேதரப்ரபஞ்சமாக மாறி ஒவ்வொரு தேஹத்தி தையம் பிரிக்க*ப்பட்*டுப் பல ஜீவன்களாகிற*த*ை என்றது பாஸ்கர ம் தம். அசே தரங்களேப் போலே சே தரர்களாயும் ஜீவன்கள் ப்ரம்மத்தினின்ற பிறந்திருப்பதால் மாறிவிடுகிறதா. அதுவே எனப்படல் கூடுமென்பது யாதவப்ரகாசமதம். இம் மூன்று மதங்களும் வேதத்திற்கும் யுக்திக்கு மிணங்கா வென்று விரித்துரைத்த மஹான் ஆளவர்தார் என்றதாம்.

<sup>\*</sup> இந்த மதங்களேச் சுருக்கமாக ஸ்ரீ பாஷ்யகாரர் வேதார்த்த ஸங்க்ரஹத்திலே ஒரு ச்லோகத்தில் குறித்தரு ளிஞர். அந்த ச்லோகமாவது—

வை ூத்ரங்களிலெடுக்கப்பட்ட ஸர்வ வே தவாக்யங்களும் பொருந்தா. முதலில்,

- ¹ ' இவ்வுலகின் பிறப்பும் இருப்பும் இறப்பும் எதனைலோ அது ப்ரம்மம்',
- <sup>2</sup> 'சாஸ் திரங்களேக் கொண்டே யறியப்படக்கூடியதாகை யாலே',
- <sup>3</sup> ' அத்தன்மையிருப்பதும் வேதார்தங்களிலே அதை ஆனர்தருபமான பெரும்பேருகச் சொல்லியிருப்பதாலே',
- 4 ' அந்த ப்ரம்மமானது மூலகாரணமாக ஸாங்க்யர்களால் ஊஹிக்கப்பட்டிருக்கும் மூலப்ரக்ருதி யென்று, ஸ்ருஷ்டிக்குக் காரணமாய் அற்புதமான ஸங்கற்ப சக்தியுள்ளதாதலின்,'

என்றவை தொடக்கமாக முடிவிற் சொன்ன,

- <sup>5</sup> ' உலகிணப் படைப்பது முதலிய செயல்கள் பரமாத்மா வுக்கே; முக்தனுக்கில்ஃ. ஈச்வரப்ரகரணத்திலேயே அலை சொல்லப்பட்டனவே. அங்கு முக்தனுக்கு இடமில்ஃயே',
- <sup>6</sup> 'ஸுகா நுபவத்தில் மட்டுமே முக்தனுக்கும் பாப்ரம்மத் துக்கும் ஒற்றுமை யென்பதற்கு ஸாதகமிருப்பதாலும்',
- <sup>7</sup> ' முக்**தனைப்ப் பாமபதம் சென்** றவனுக்குத் திரும்ப வருவ தென்பதில்**ஃ.** அங்ஙனமே ப்ரமாணங்கள் இருப்பதால்'

என்றவை வசையிலுள்ள ஸூத்ரங்களெல்லாம்—

ப்ரம்மத்திற்கு, உலகிற்குக் காரணமாயிருக்கை, உலகமாவதாக ஸங்கல்ப்பம் செய்கை முதலான அளவற்ற குணங்களே == விசே ஷங்களே விளக்குவதில் கோக்குள்ளனவாகையாலே ஸூத்ரத் தொடர்ச்சிகள் யாவும்—,

ஸுூத்ரகாரர் எடுத்துக் காட்டியணையான,

- <sup>1</sup> 'பரப்ரம்மத்தினிட மிருந்து பிராணிகளெல்லாம் பிறக் கின்றன',
- <sup>2</sup> ' நான் வெகு வாவேன், பிறப்பேன் என்று ஸங்கல்ப் பம் செய்தது அது '

என்றுற் போலுள்ள வேதவாக்யங்களும்

அவர்களுக்குப்பொருந்தாவே.

இனி இவ்வாறு கூறலாம்—சாக்தோக்யத்தில் ஸைக்வித்மை யில் ஒன்றை யறிவதாலே எல்லாம் அறியப்படுமென வறு தி வே. \$. -2 This argument is irreconcilable with the sootras from beginning to end in the Sareeraka Sastra and the passages of the Vedas such as,

- 1. "That is Brahman which is the cause of the birth, existence and destruction of this world."
- 2. "Since He is known only from the Scriptures."
- 3. "The above is certain since in the vedas He is described as a glorious thing having the natural characteristics of Eternal Bliss."
- 4. Sat is not Moola Prakṛti, but Brahman only; since it is stated as having "Wished" (as only a sentient Being can wish).
- 5. "A Mukta attains S'amya (a like status) with God except for the function of creation, protection and destruction. When speaking of God the above functions are referred to; but there is no mention of Jeeva at that place (in the context).
- 6. "Since it is remarked that the *Mukta* (the Released) attains likeness with Him only in the matter of enjoyment (of Bliss)."
- 7. "It is laid by the Sacred Word that (the Mukta) does not return (to the Earth)."

These and similar Sootras point to the one fact that *Brahman* is the Primaeval Cause of the Universe and that by His Will He becomes Many, i. e. He brings the World into existene etc. These are the (very many) attributes attaching to Him.

He derives enjoyment by placing *Jeevas* freed from *Samsāra* along with Him in His place.

Besides, the Srutis quoted by the Sootrakara, say:

1. "From Him spring all Beings." v. D.—2.

2. "It wished, 'I shall become Many and shall be born," etc.

From such and many other passages it is clear that the idea of oneness, as explained by *Advanturs* is irreconcilable with several of the texts.

Again, it may be argued thus: -In Chandogya-Sadvidya the words Yena Aşrutam Şrutam assure us that "When this is understood, all is understood" For example, (it is said) if you know what the (substance of the earth or) mud is, you know the nature of the thing made of the mud, i. e. pot, pan and saucer-like cover and that they are of no different substance from the earth; so also, by attainment of knowledge of Brahman, you will know the nature of the whole Universe consisting of Chetana and Achetana (being not other than that of Brahman) It follows from this, they say, that before the creation of Chetana and Achetana there was only one thing in existence (without any division) and that Brahman willed to become the Universe and so created Itself into this Universe. Then the Universe came into existence, just as pots and pans (came) into existence out of the mud. Tt must therefore be concluded, (they say), that all this Universe is nothing but this Brahman and from the lesson taught to Swētakētu by his father, "Therefore all the Universe is IT. It alone is the Truth. It is the Atman. It is you", what is to be deduced is that Brahman Itself became the many objects (of the Universe.)

If it is queried as to how a Brahman without shape and no variable forms becomes the Many objects, it may be answered, (they say again) following the philosophy of Sankaracharya that in truth, It does not become Many and It merely looks so (not real) on account of Maya (Ignorance); or it may be answered following the philosophy of Bhaskaracharya, "Just as the same atmosphere becomes divided into portions and gets conditioned into the atmospherics in a pot or in a room (and when the pot

யிட்டு, 'ஒரு மண்கட்டியினுல் செய்யப்பட்ட மொக்கை, பானே, மடக்கு முதலானவைகள் மண்கட்டியாயிருக்க வஸ் துவை விட வேறல்லவாகையாலே மண்கட்டியை யறிக்கதே அவற்றை யெல்லா மறிக்கதாகிறதே. அதைப் போலவே, ப்ரம்ம ஜ்ஞானத்தினுலே சேதகாசேதகமயமான உலகு முழுதம் உணர்க்கபடியாகிறது என அதனே கிரூபித்து, ஆகையாலே மொக்கை முதலானவை உண்டாவதற்கு முன்னே மண் ஒன்றே மிருக்கதைபோல் இக்கச் சேதகாசேதக ப்ரபஞ்சம் பிறப்பதற்கு முன்னே ஒரே வஸ்து ஒருவித பேதமு மின்றி யிருக்கதெனச் சொல்லி,

அது வொன்றே, மண்ணென்றே மொர்தை முதலியனவாக ஆவது போல், தானும் பலவாக ஆகவேண்டுமௌ <sup>\*</sup>விணேத்துத் தன்**னே** உலகமாக ஸ்ருஷ்டித்துக்கொண்டதெனவும் கூறி,

'ஆகையாலே இவ்வுலகெல்லாம் அதுவே; அதுவே உண் மையானது; அதுவே ஆக்மா; அது நீ'

என்று ச்வேதகேது என்ற மகணேக் குறித்து அவன் தகப் பஞர் கௌதமர் உத்தாலகர் சொன்னதிலிருந்து பிரம்மமே பல ஜீவன்களாக ஆனமை விளங்குகின்றதே.

ஆகுல் டிர்விகாரமான ஒரு ப்ரம்மம் பலவாக எங்ஙனமாகு மெனக் கேள்வி பிறக்கும். அதற்குப் பரிஹாரம்,—

சாங்கரமதத்தைப் பின்பற்றி, 'உண்மையில் பலவாக வில்ஃ. மாயையிஞல் அங்ஙனம் தோற்றுகிறது மாத்திரம்' என்னலாம்.

அல்லது பாஸ்கா மதத்தைப் பின்பற்றி, 'ஒரே ஆகாய மானது மடங்களாலும் மாடங்களாலும் மற்ற வஸ்துக்களாலும் பல பாகங்களாகவானது போலிருக்கின்றதே, அது போலே ஒரே ப்ரம்மம் அந்தந்த தேவ—மனுஷ்யாதிகளான பல தேஹங் களெனப்படும் உபாதிகளாலே பிரிக்கப்பட்டுப் பலவாயிருக் கின்றது' என்னலாம்.

[ உபா தியாவது ஒரு வஸ் துவுக்கு இயற்கையி லில்லா ததை த் தன் சேர்க்கையால் ஏற்படுத்தும் வஸ் துவாம். ப்ரம்மத் திற்கு இல்லாத பன்மையைத் தேஹங்கள் தம் சேர்க்கையாற் செய்து வைப்பதால் தேஹங்கள் உபா தியெனப்படும். ஸ்படிகத் திற்கு இல்லாத சிவப்பை அருகில் வைக்கப்பட்ட செம்பருத் திப்பூ ஏண் பிப்பதால் அந்தப்பூ உபா தியாம். ஜீவனுக்கு இயற்கையி வில்லாத துக்கம் முதலியன காமததிஞலேறபடுவதால் கர்மம் உபாதியாகிறதென்றவாறு காண்க:]

ஆகையால ப்ரம்மம் தவிர வே*ளுரு* வஸ்துவும் ஸ்ருஷ் டிக்கு முன் கிடையாதென்றே கொள்ளவேண்டும் என்றவாறு.

இது யுக்தமன்று. 'அறிவுள்ளவன், அறிவிலி; ாசவான, ாச்வா ததன்மையறறவனை விருவரும் பிறவியறறவர்', 'அழி வற்ற சேதாஞனை யாவனெருவன் அழிவற்ற பல சேதார்களின் மனோதங்களேப் பூர்த்திசெய்கிறுன்' என்ற வேதங்கள், ஜீவர்கள் பிறக்கா தவர்கள், அழியா தவர்கள், பலர் என ஒதுகின்ற னவே. குடம் மடக்கு முதலியன உண்டாவதறகு முன் ஒன்று கவே பிருந்த மண்ணுக்குப் பின்பு பண்மை யேறபட்டது போல் ஸ்ருஷ்டிக்கு முன் ஒன்றே யிருக்க அந்த ஒரு ப்ரமமத்திற்கே ஸ்ருஷ்டிக்குப் பிறகுப் பலவகை ஜீவர்களானமையைப் பற்றிப் பன்மையா மென்னில், ஜீவர்கள் பிறவியின்றியும் அழியாமலும் பலவாக இருப்பதாகச சொன்னது முகண்படுமே.

ஸூத்ரவிரோதமுமாம்,-'ப்ரமமமே ஜீவர்களாகச் சொலலப் படுவதால், அதுவே தேவர்கள், மனுஷ்யர்கள் என்றவாறு பல வாக முடிவதால் தனக்குத்தான் ஹிதத்தைச்செய்துகொள் ளாமல் அஹிதத்தையே செய்துகொண்டு அவஸ்தைப்படுகிற தென்றதாமே' என விணுவை யெழுப்பி, 'ஜீவர்களேவிட வேருகவே சொலலப்பட்டிருப்பதால ப்ரம்மமென்றது மேலா னதே' என்றுர் ஸூதரகாரர்.

அங்ஙனமே ''எசவான் கிலர்க்குச கிறாத ஸுகமும், கிலர்க்குத துன்பமுமிருக்கும்படி கேவர் மனுஷ்யர் என்றுற் போல உயர்நதனவும் தாழ்ந்தனவுமான பிறவிகளே யமைப்பதால பக்ஷபாதமும் தயை யற்றமையும் அவனுக்கு இசைந்தபடியா மென்னவேண்டா, அவரவர்கள் முன் செய்த கர்மத்தைக் காரணமாக்கி அதற்குத தக்கபேலணே பண்றே அவன் அளிப்பது'' என்றுர்.

மேலும், 'ப்பளயகாலத்திலே எல்லாம் பிரம்மமாயொன் ருய்விட்டபடியாலே கர்மமே யில்லே யென்னவேண்டா. கர்ம மென்பது அநாதியானதாலே அதுவு மிலலே யென்றபடி ஒன்றுனமையைக் கூறமுடியாதே. ஜீவர்களே யநாதியாய் ப்ரம் மததை விட வேறுக இசைந்து கர்மமும் அநாதியென்பார்க்கு ப்பளயத்தில் ஒன்றுனமையும் பொருந்தும். ஜீவர்களும் அநாதி யாயிருப்பவரென்றது நன்கு ப்ரமாணங்களில் விளங்குகிறது'' என்றுரே. or room is destroyed, the atmosphere therein becomes one with the general atmosphere) so also the one *Brahman* becomes many, conditioned by *Upādhis*: the various material bodies of *Dēvas*, mortals, etc."

[Upadhi is a thing which by its association with another thing creates in the latter a condition which it did not possess before. Hence the various bodies or forms are the Upadhis of Brahman, for they bring about in Brahman a condition (a division or limitation) which is not its real or natural characteristic. For example, if a coloured flower is brought near certain spectrum glass it creates the impression of colours, the flower is then called Upadhi. As Jeeva is not by its nature affected by pleasure or pain, but still owing to his Karman he is affected, Karman becomes the Upadhi of Jeeva.]

Hence it is argued that it must be taken that before creation, there was nothing else, but *Brahman*.

This (argument) is not correct. For, the Vēdas proclaim that Jeevas have no beginning or end and that they are many. If it is said that just as the mud, which was one before it was made into pots and pans, becomes many when the pots and pans come into existence, so the Brahman also was one in the first instance and became many later, this argument is opposed to the position postulated that Jeevas have no beginning, no end, and are many.

It will be against Sootras also:

"In that case, if it is said that the same Brahman is Jeeva and that One became Many, it will lead to this difficulty that Brahman does not seek Its own welfare, i.e., what is good and beneficial, but seeks also ill or pain for Itself, and thus brings on itself (a load of) suffering. It is on this account the Sootrakara posited that Brahman is something different (some thing high.)

To the same effect also is this passage, "Iswara grants to some pleasure and inflicts on others pain;

gives to some the superior body of *Devas* etc., and to others the ordinary body of mortals etc." This being so, the above supposition will lead to attributing to God partiality and want of mercy or compassion. This is not proper, for it is the accepted saying (truth) that He gives to each his deserts (body etc), taking into consideration his previous *Karman*. Nor can we accept the position that "at the time of *Pralaya* (Floods) all *Karmans* are destroyed on account of their having become one with Him." For *Karman* is said to be without beginning; and (if that is so) it can not be said that it has become one (with God).

Even if we posit that Jeevas are different and distinct from Iswara, and Karman is without beginning, the statement that the Universe is one with Brahman at the Pralāya (Floods) may be explained and reconciled by the fact, that this relates to a stage when the transformation into Names and Forms has not taken place. It is clearly laid down in Srutis and Smrtis that Karman is beginningless and the Ātman is never born and is without death. The argument advanced by the other side is self-contradictory, for it is agreed by all Vedāntins that there is distinctness of Jeevas from Iswara. till such time as they attain Mōksha.

Since it is necessary to interpret the words  $\bar{E}kam$   $\bar{E}va$  without doing violence to  $V\bar{e}das$ , Sootras and the belief accepted by the opponent, the word  $\bar{E}kam$  should be construed as referring to a stage when Brahman had not attined distinct Names and Forms and the word does not exclude the positive existence in subtle form of the Various saktis (powers,) such as,  $Ch\bar{e}tana$  and  $Ach\bar{e}tana$  before their assuming Names and Forms. In this way only is the reconciliation possible.

Though it is that they accept numerous Jeevas during the Floods, and explain it as caused either by Ignorance according to Sankara or Upadhi according to Bhāskara, it leads to this difficulty that the Defects of Ignorance etc., and of pain and pleasure etc., become atributable directly to Brahman.

ஆத்மா பிறப்பதில்லே யென்பதும் அதன் அழிவற்றமையும் வேதவாக்யங்களினின்று விளங்குமெனவு மறுதியிட்டார்.

நீங்கள் கூறுவது உங்கள் கொள்கைக்கும முரணுனது. 'மோக்ஷத்திற்கு முன் அநாதியாகவே ஜீவர்கள் வெவ்வேருயிருக் கின்றனர்' என்று தானே எல்லா வேதாந்திகளும் இசைந் திருப்பது.

ஆகையால் வேதம், ஸூத்ரம், தம் கொள்கை எல்லா வற்றிற்கும் முரணகாதபடி 'ஸ்ருஷ்டிக்கு முன் ஒன்றே' என்ற தற்குப் பொருள் கூறவேண்டியிருப்பதால், 'ஒன்றே' என்றது தனித்தனியே நாமங்களும் உருவங்களும் பெருமையைக் கொண்டு என்றும், நாமரூபங்களின் பிரிவின்றி ஸூக்ஃமமான சேதநாசேதநங்களென்ற பல சக்திகளிருப்பதை விலக்காததாக வும் எல்லோரும் இசைவதேயாம்.

ஆனல் நீங்கள் சொல்லும் வகையிலே அநா தியாகவே தீவர்கள் பலர் இருந்தாலும், சங்கரர் சொன்னபடி மாயை மினுலோ, பாஸ்கரர் சொன்னபடி ஏதேனும் உபா தியினுலோ ஒரே ப்ரமமத்திற்கே இந்த அநா தியான பன்மை பிருந்து வருகிறதென்னப்படுவதாலே, ப்ரம்மத்திற்கு மாயையையும் உபா தியையும் இசைந்ததாகின்றமையால் அதனுலேற்பட்ட அறிவின்மை, தான்பம் முதலான தோஷங்களெல்லாம் ப்ரம்மத் திற்கே நேராக இருப்பனவாம். (எங்கள் பக்ஷத்தில் ஜீவர்களே விட்டுப் பிரியாமலே ப்ரம்ம மிருப்பகானுலும், மாயை உபா தியென்ற காரண மின்றி இயற்கையிலேயே ஜீவர்களும் ப்ரம்மமும் வெவ்வேறு தத்துவமான படியாலே தோஷமொன்றும் பிரம்மத் தினிட மணுகாதாகையாலே பரப்ரம் மத்தின் பெருமைக்கு என்றும் எங்கும் எள்ளைவும் குறைவில்லே.)

ஜ்ஞானமாத்ரமான ப்ரம்மம் ஒன்றே யென்ற பக்ஷம் விசாரிக்கப்பட்டது. இனி ஸக்மாத்ரமான ப்ரம்மம் ஒன்றே யென்ற யாதவப்ரகாசபக்ஷம் விசாரிக்கப்படுகிறது. 'ஸதேல் ஸோம்ய' என்ற வாக்யத்தைக் கொண்டு, 'இல்ஃ'யென்தைபடி, 'இருக்தது ப்ரளயத்திலே' என்று மட்டும் சொல்லக்கூடியதார் மற்ற விசேஷங்கள் ஒன்றுமில்லாததான ப்ரம்மம அது முதலில என்பர் இவர். இது ஸ்ருஷ்டிக்குப் பிறகு ஜீவர்களாகவுர அசேதகமான உலகாகவும், ஈச்வரதைகவும் பிரிகிறது, கடலி னின்று குமிழ், துரை, அஃ யென மூன்று பிரிவுகள் போலே.

இப்பக்ஷ த்தில் குடம், மடக்கு, மொக்கை என்றவற் றிற்குப் போலே, ஜீவன், ஈச்வானென்ற சே,கார்களுக்கெல்லாங் கூடப் பிறவியும் அழிவும் இசையவேண்டியிருப்பதால் முன் சொன்னபடி வேதஸூத்ரவிரோதம் கிஃபெறும். அதற்காக, ப்ரளயகாலத்தில் இம் மூன்றும் இப்பொழுது போல் இராவிடி இயம் மூன்று சக்திகளாக இருக்கின்றன என்னில், சக்தி யென்று லென்ன? ஸர்மாத்ரபாம்மத்திற்கு இம் மூன்றுக மாறும் ஸாமர்த்தியம்தான் சக்தியென்னில், அப்போது, 'இம் மூன்றும் உண்டாகிறன, அழிகிறன' என்றே சொன்னதாம். இனி, இம் மூன்றும் தனித்தனியே ஸூக்ஷ்மஙிஃயிலிருக்கன வாகையாலே சக்தி யெனப்படுகின்றன வெனில், ஆகில் இம் மூன்று தவிரவேறு ப்ரம்மமென்பதொன்றை அங்கீகரிக்க ப்ரமாணமில்லே. அதை யிசைக்தால், அதற்கும் இவற்றிற்கும் என்ன ஸம்பக்க மென வினவிலை, அத அவற்றை உண்டுபண்ணுகிறதென்றே சொல்லவேண்டுமாகையால் முன் சொன்ன தோஷமே கிற்பதாம். ஆகையால் முன்பே மூன்றே பிருக்கன என்று ஸ்வீகேரிக்க வேண்டும்.

ஒன்று எனச் சொன்னது இப்படியிருக்க ரூபங்களின் வகைகள்இல்லாமலிருந்ததைப் பற்றி யென்றே அப்போது இவற்றிற்கு மேல் கொள்ளவேண்டும். மொன்றில்லாமை நாமருபவிபாகமில்லாது அதுமட்டு மிருந்த தென்பதற்கு விரோதமில்லே. ஆகிலும் இம்மூன்றும் ப்ரம்மங் களானபடியாலே ப்ரம்மமொன்றென்றது ஸித்திக்காது. ஆகை யால் சேதநாசேதநங்களே ப்ரம்மத்தின் சரீரமாக வேதமோது வதால் ஈச்வசனெனப்படும் ப்ரம்மமே சேதநாசேதநங்களேச் சொல்லும் சொற்களாலே சொல்லப்படுகிறதென்றும், நாமருப வகைகள் இவற்றிற்கு ஏற்பட்டபோது இவற்றை உடலாக உடையதாய் ப்ரம்மமே கார்யமாகிறதென்றும், அவ்வகைகள் இல்லாமல் ஸூக்ஷ்மமாயிருந்த அவற்றை உடலாகக் கொண்டு அதுவே காரணமாயிருந்ததென்றும் ஆராய்ந்தால், குடம், மடக்கு முதலானவற்றிற்கு மண்கட்டி போலே ஒருவிதமான ப்ரம்மத்திற்கு ஒருவிதமான ப்ரம்மம் காரணமெனத் தேறின தால் எல்லாம் ஒழுங்காயிற்று.

### சாரீரகத்தின் சுருக்கம்.

வேதம் யுக்தி எல்லாம் பிறமதங்களிலே விரோதிக்கு மென்பதை ஸ்ரீ பாஷ்யத்திலே விஸ்தரித்தோம். இங்கு அதை விஸ்தரிப்பதில்ஃ. ஸ்ரீ பாஷ்யத்தில் கூறினபடி அதிகாணங் களின் முழுப்பொருளும், தனித்தனியே ஸூத்ரங்களின் பொரு ளும் ஸுகமாய் அறியுமாறு அடைவாக ஸங்க்ரஹித்து உபர்ய னிக்கப்படுகிறன— On the other hand if it is accepted that Brahman though inseparable from Jeeva is distinct from it by nature (and not by Ignorance or Upadhi), no imperfection can effect or touch Brahman, the glory and greatness of Brahman remain undetracted.

Thus has been discussed the theory that Brahman is mere Intelligence.

Now for the theory of Yādava Prakāsa who accepts One thing of mere Existence, without saying that nothing exists. Relying on the text, 'Sadēva Sowmyēdam' he says that at the beginning of the creation, there was one substance only i.e. Brahman with no attributes or qualities. (After the creation, This devides itself into Jeeva and Achētana Universe and also as Īswara, just as from the ocean arise bubbles, white sprays and waves.)

In this argument, just as it was posited in the case of the illustration of vessel forms pots, pans and saucers of earth, even here, we have to attribute birth and death to Jeeva and Iswara, which is against the sutras. If to meet this point it is said that in the Beginning (at the time of the Floods) all these three (Chit, Achit and Iswara) (though not in the forms in which they now exist) were in existence as three Energies, what then are those energies? If the answer is "Brahman is possessed of the power to transform itself into these three", then it follows that these three have birth (beginning) and End (Death). Then, as stated before, it is against Sutras. Or, if it is said that these (Chit, Achit and Iswara) existed in their subtle forms, there is no authority for holding that, beyond these three, there is a substance called Brahman. Even if we accept this, we have to investigate as to what is the relationship between them and Brahman; the only answer can be that Brahman creates these things. In that case the same objection as above mentioned will apply here. Hence, it is clear that the Three were there in existence. What is meant by saying that the One existed is that (it was so because)

the stage of division into Names or Forms had not started. If this is so, there can arise no difficulty involved in supposing a *Brahman* beyond the Three. Again, these three can not be each a *Brahman*. Hence *Iswara* is the one *Brahman*.

Since Vēdas say that the Chētana and Achētana in all the stages are the bodies of Brahman, whereever the words denoting Chētana and Achētana are used, they, by their very force, denote the Brahman with them as Its bodies. When these Chētana and Achētana abtain Forms and Names, Brahman itself becomes the effect as It has them as his body in subtle form before the stage of Names and Forms. If we think deeply as above we conclude that just as for pots and pans the Earth (mud) is the cause, so also Brhaman of this (subtle) kind is the cause of the (material) Brahman.

We have fully explained in the *Bhāshya* that *Vēda* and the logic are opposed to outside creeds (religions, i. e., *matas*:) Hence we do not go into details here. What is stated in each *Adhikarana*, and the meaning of the *Sootras* therein are explained here briefly for easy understanding of them.

There are four Adhyāyas of four Pādas each containing various Adhıkaranas. In the first of 16 Pādās are raised questions, 'whether the Vēdas indicate that the Creator of the worlds is the Moola Prakṛti or the Sentient Jeeva, and answers are given by proving that the Texts of Vēdas establish only that Brahman, the All Kowing, with a Will not to be obstructed, not touched by any imperfections, and full of all good qualities is the cause of all the worlds.

In the 2nd, 3rd and 4th *Padas*, reliance is placed on some passages of the *Vēdānta* to argue that they say that only *Prakṛti* or jeeva etc. and no other is stated therein as *Brahman*; but this is met by proving that the

பல அதிகாணங்கள் கொண்ட பாதங்கள் நான்கு உள்ள அத்யாயங்கள் நான்கையுடைய சாரீரகசாஸ் திரத்திலே முதற் பாதத்திலே—

வேதார்தங்கள் ப்பூதானமெனப்படும் அசேதாமான மூலப்ரக்ருதியையே அல்லது சேதானை ஜீவணேயே உல குக்குக் காரணமாகச் சொல்றுகிறனவாமென்று வினுக்களே பெழுப்பி, எல்லாமறிர்ததும், எண்ணினபடி செய்வதும், எர்த தோஷமு மில்லாததும், எல்லாக் குணங்களும் கிறைர்ததுமான ப்ரம்மமே காரணமெனக் கூறுகின்றனவென அறுதியிடப் பட்டது.

2, 3, 4 பாதங்களில் கிற்கில வேதாக்த வாக்யங்கள் மூல்ப்ரக்ரு தி முதலானவற்றையே சொல்வதாகக்டுகாண்டு எங்கும் இதைவிட ப்ரம்மம் வேறென்று கூறப்படவில்லே யென்னலாமென்று ஆசேஷபம் வர, அக்த வேதாக்த வாக்யங்கள் கூட ப்ரம்மத்தையே பணிக்கின்றன வென வறிவிக்கப்பட்டது

அவற்றில் ஜீவணேயோ ப்ரதானத்தையோ சொல்வதென்ப தற்கு வேண்டும் குறிகள் என்கு விளங்காத வாக்யங்களே யெடுத்து விசாரிப்பது இரண்டாம் பாதத்திலாம். அக் குறிகள் என்கு விளங்கும் வாக்யங்கள் 3-ம் பாதத்தில் விசாரிக்கப் பெற்றன. 4-ம் பாதத்தில்—அந்த ஜீவணேயும், ப்ரதானத்தையும் ஸாங்க்யாதி சாஸ்திரம் எவ்வகையில் விசாரித்திருக்கிறதோ, அதே விதமாக அந்த சாஸ்திரவழியிலே அங்குக் கண்ட சொற்க ளோடு அமைந்திருக்கும் வாக்கியங்களேக் கண்டு கிளர்ந்த கேள்வியை ஙிராகரித்து அவ்வவ வாக்யங்களுக்கு அவ்வாறு பொருளில்லே யென விளத்தி, ப்ரம்மமே ஸ்தாபிக்கப்பெற்றது. ஆகையால் முதல் அத்யாயத்திலே எல்லா வேதாந்த வாக்கி யங்களும் ஸர்வஜ்ஞன் ஸத்யஸங்கல்ப்பன் என்றுற்போன்ற குணங்கள் உள்ள ப்ரம்மத்தையே உலகுக்குக் காரணமாகச் சொல்லுகின்றன வென அறுதியிடப்பட்டது.

இரண்டாவது அத்யாயத்திலே முதல் அத்யாயத்திற் சொன்ன விஷயம் ஒரு படியிலும் அசைக்க முடியாதென விளக்கப்பட்டது. அதில் முதற் பாதத்திலே ஸாங்கியம் முதலிய ஸம்ரு திக்கு விரோதமாகவும் யுக்திக்கு விரோதமாகவும் இவ்வாறு ஸாதிக்கலாமோ என்ற ஆகேஆபம் அடியறுக்கப் பட்டது. இரண்டாம் பாதத்தில் ஸாங்கியம் முதலான, வேதத் திற்குப் புறம்பான, மதங்களேப் புறக்கணித்து வேதார்தத்திற்குப்பொருர்தின மதமே ஆதரிக்கத்தக்கதென்பது டிலோட்டப் பெற்றது. 3, 4 பாதங்களில் ஆகாயம் முதலானவை ப்ரம்மத்

திற்குக் காரயமாகும் வகை விவிர்க்கப்பட்டது. அங்ஙனம் விவ ரித்ததாலே, வேதார்த வரக்யங்களில் ஒன்றுக்கொன்று முரண் பாடு இருப்பதாகத் தோன்றுகிறது என்று, ப்ரம்மம் எல்லாவற் றிற்கும் காரணமென்ற வேதார்த மதத்தை வேதார்தத்தைக் கொண்டே விலக்கும் முயற்சி முறியடிக்கப்பட்டதாம். அவற றில மூன்றுவதில் சேதர அசேதர ப்ரபஞ்சம் முழுதும் ப்ரம்மத் திற்குக் கார்யமானுலம் அசேதரமானது சுயருபததிலேயே மாறுதல் பெற்றுக் கார்யமாகிறதென்றும், சேதரணை ஜீவன் உருவத்தில் மாறுதலின்றி தனது ஸ்வபாவத்தில் அதாவது ஐஞானத்தில் ஸங்கோசம், விகாஸம் (சுருங்குவது, மலர்வது) என்ற மாறுதல்கள் பெற்றுக் கார்யமாகிறுனென்றும் பிரித திரைக்கப்பட்டது. நான்கில் ஜீவனுக்குக் கருவிகளான இர் திரியங்களும் ப்ராணனும் பலவகைத் தேஹங்களும் பிறக்கும் வகை பணித்ததாம்.

ஆக முதலிரண்டு அத்பாயங்களால் மோக்ஷததை விரும்பு வோர் உபாஸிக்கவேண்டியதாய் ஒருவித தோஷமுமின்றி உயர் வற உயர்ந்த குணங்கள் நிரம்பி உலகுக்குக் காரணமான ப்ரம்மம் பரக்க நிரூபிக்கப்பட்டது.

மேலிரண்டு அத்யாயங்களால பிரம்மத்தை உபாஸனம் செய்யும் முறையும், அதற்குப் பலனுன மோக்ஷமும் விசாரிக்கப் படுகிறன.

அவற்றில் மூன்ருமத்யாயத்தின் முதற்பாதத்திலே, பிரம மத்தை உபாஸிப்பதில ருசி யுண்டாவதற்காக ஜீவனுக்கு ஸம ஸரிக்குமபோதுள்ள தோஷங்கள் விளக்கப்பட்டன. இரண்டில அந்த உபாஸனத்தில் அவா பிறப்பதற்காகவே பிரம்மததிற குள்ள இரு குறிகள்—ஒன்று தோஷமெலலாமற்றிருக்கை, மற்றுென்று கல்யாணகுணங்களுக்கெலலாம் பொக்கிஷமா யிருக்கை—எடுத்துரைக்கப்பெற்றன. மூன்றும் பாதததில பிரம்மத்தின் உபாஸாமென்பது ஒரே வகைப்பட்டதா, அல்லது பலவாறுனதா, பலவாறென்றபோது உபாஸாங்களில் அவனுடைய கல்யாணகுணங்களில எது எவ்விடத்திற் சேரத் தக்கது, எது சேராததென்ற விசேஷங்கள் விஸ்தரித்துரைக் கப்பெற்றன. நான்காம் பாதத்தில் உபாஸாத்திற்குத் துணே யான வர்ணுச்சம தர்ம முணர்ததப்பட்டது

நாலாவது அத்யாயத்தில் ப்ரம்மோபாஸருத்தின் பலணேப் பற்றிய விசாரம். அங்கு முகற் பாகத்தில் பிரம்மோபாஸ னத்தின் பலணே மேலே பணிப்பதற்காக முதலில், உபாஸர மென்பது எத்தகையது, எங்ஙனமதை அதுஷ்டிப்படுதன்ற விசா very passages refer only to the Brahman as the Superior Being, not to Prakṛti etc.

Of these three  $P\bar{a}d\bar{a}s$  in the 2nd  $P\bar{a}da$  some passages, not very clear to show that Jeeva or  $Pradh\bar{a}na$  is world cause, are examined. In the third are taken for examination passages that are more clear in favour of this view; and in the fourth are taken for examination passages in which are found expressions which may well be used by  $S\bar{a}nkhyas$  and other philosophers in their texts; they are refuted by showing that these very passages also refer to Brahman.

Thus in the first Adhyāya is established that a person all knowing and with a Will not to be obstructed is the cause of all this world.

In the Second Adhyāya, it is made clear that what is established in the First Adhyāya is firm and irrefutable in any way; the first of its Pādas completely meets in full the objection raised as to how a meaning to Vedānta, opposed to S'ānkhya can be given. In the 2nd Pāda, Bādarāyaṇa attacks the Sānkhya and other doctrines that do not accept Vēdas as authoritative, with a view to establish the Vedāntic Doctrine. Again, third and fourth pādas explain how Ākāsa (ether) and Prāna etc are the creations of Brahman in order to show that there is no room to raise any conflict among the passages of the Vēdanta.

Of this, in the third Pada, the difference is pointed out between Prakrti and Jeevatman. Both are the effects (creation) of Brahman while Prakrti transforms itself into many by direct changes in its Roopa or Form, the Jeevatman retaining its Roopa or Form, without change transforms itself into many by variations or changes such as, expansion or contraction in its Swabhava, natural intelligence.

Thus, by the first two Adhyayas, Brahman has been established as an object of contemplation by

persons desirous of salvation, as a Being without any imperfections but filled with all good qualities and as the Primaevel cause of the Universe. In the next two succeeding chapters (Adhyāyas) are examined as to how to contemplate on Brahman and the gain derived by such contemplation, i.e., Mōksha.

Of these, in the first Pada of the third Adhyaya in order to create a desire (taste) for contemplation on Brahman, are clearly shown the difficulties attendant on Jeeva in the S'amsara stage.

In the second, for the same purpose, to create enthusiasm for Brahmōpāsanā, the two characteristics of Brahman are described fully, one the freedom from all forms of imperfection, and the other being the treasure-house of all good virtues (qualities). Then proceeding in the third Pāda, the question is taken up as to whether Brahmōpāsana is of one kind only or of many kinds. Examining this, it is pointed out that they are of many kinds, and details are also given. In the fourth Pāda, as a help for Upāsanās, the Varnāsrama Dharmas are adumbrated.

The fourth  $Adhy\bar{a}ya$  deals with the examination of the gains or fruits of the  $Brahm\bar{o}p\bar{a}sana$ .

The first Pada of this Adhyaya, in order to speak of the gain of the Brahmopasana, takes up as the first question as to what is the nature of Upasana, and how such Upasana is to be performed, and then is set out the glory of the said Upasana.

The second Pada shows how a  $Brahm\bar{o}p\bar{a}saka$  starts on his way towards Brahman.

In the third *Pada* is described the *Archiradi* Path and it is finally demonstrated that the said Path leads to *Brahman*.

The fourth Pada describes the  $Brahm\bar{o}p\bar{a}saka$  enjoying the Brahman.

ரமும் உபாஸனத்தின் முன்மியவர்ணனமும் செய்யப்பட்டது. இரண்டாம் பாதத்தில் பிரம்மத்தை உபாஸிப்பவர் பரம்மத்தைப் பெறுவதற்குப் புறப்படும்வகை விசாரிக்கப்பட்டது. மூன்ரும் பாதத்தில் அவர்கள் போகவேண்டும் அர்ச்சிராதிமார்க்கம் அமைந்துள்ள விதமும் அதன் வரயிலாகவே பரப்ரம்மத்தை யடையவதென்பதும் விளக்கப்பட்டது. நான்காம் பாதத்தில் வீடுபெற்றவனுடையப்ரம்மா நுபவத்தின் வகை விரித்துரைக்கப் பெற்றது.

இங்கனம் விசாரித்து சாரீரக சாஸ் திரம் நமக்கு உரைத் துள்ள ஸாரமாவது —— ஒருவித தோஷமும் சிறிதுமின்றி உயர்வற உயர்ந்தனவும் எண்ணிறந்தனவுமான கல்யாண குணங்க ளெல்லாம் குவிந்து விளங்குவதும் எல்லா உலகுக்கும் தனி வித்துமான பரப்ரம்மமே மோக்ஷம் பெற விரும்புவோர் அறியவேண்டுவது, மோக்ஷத்திற்கு ஸாதனமான அவனறிவும் மேன்மேல் அப்யஸிக்கப்படும் அவனது வீணவுகளின் தொடர்ச்சி யாய் உபாஸனமெனப்படுவது, அவ்வுபாஸனத்தின் பலனைது அர்ச்சிரா தி மார்க்கத்தினுலே ப்ரம்மத்தைக் யணுகித் தனது தன்மையான ஜ்ஞானுதிகள் ஆவிர்பவிக்க அதனைல் அளவற்ற இருவிபூதிகளே யுடையதும் உயர்வற உயர்நலமுடையதுமான அந்த ப்ரம்மத்தின் அனு பவமே, இப்ரக்ருதிமண்டத்தில் மீண்டும் துன்பப்படுவதென்பது சிறிது மிராதபடி, நிலேத்திருப் பது என்ற தத்துவஹிதபுருஷார்த்தமரம்.

[ஒவ்வொரு பாதத்தினின்ற கடைக்கெடுக்கப்பட்ட கல்யாண சுணம் ஒன்று கப் பதிறை குணங்கள் உள்ள பரப்ரம் மம் இக்த ப்ரம்மமீமாம்ஸையில் விசாரிக்கப்பட்டு விளககுகிற தென ஸ்ரீ தேசிகன் அதிகரண ஸாராவளியில் கூறியருளிஞர். அதாவது—

"ஸ்ரஷ்டா தேஹீ ஸ்வஙிஷ்ட: நிரவதிமஹிமா அபாஸ்த வா**ய:** ச்ரிதாப்த: வாத்மாதேரிந்த்ரியாதே: உசிதஜநந க்ருத் ஸம்ஸ்ருதௌ தந்த்ரவாஹீ. நிர்தோஷத்வாதிரம்ய: வைறு பஜநபதம் ஸ்வார்ஹகர்மப்ரஸாத்ய: பாபச்சித் ப்ரம்மநாடிகதி க்ருத் அதிவஹந் ஸாம்யதச்ச அத்ர வேத்ய:"

- 1. ஸ்ருஷ்டிக்கிறவன்,
- 2. உலகை தேஹமாக உடையவன்,
- 3. ஆதாரம் வேண்டாதவன்,
- 4. ஏங்கும் வியாபித்தவன்,
- 5. பாதிக்கப்படாதவன்,
- 6. ஆச்ரிதருக்கு ப்ரமாணமானவன்,
- 7. ஆகாயம் ஆக்மா முதலானவற்றையும் தகுமாறு ஸ்ருஷ்டிப்பவன்,
  - 8. இந்திரியங்கள் முதலானவற்றையும் ஸ்ருஷ்டிப்பவன்,
  - 9. ஸ்ம்ஸாரகதாகதங்களே நடத்துகிறவன்,
- 10. தோஷங்களற்று குணங்கள் ஙிறைக்து போக்ம மானவன்,
  - 11. வெகுவகையான பக்திகளுக்கு இலக்கானவன்,
  - 12. அவரவர் வர்ணுச்ரமதர்மங்களால் ப்ரீதி பெறுவிக் கப்படுபவன்,
    - 13. பாபங்களேப் போக்குபவன்,
    - 14. ப்ரம்மநாடிவாயிலாகப்புறப்படுத்து கிறவன்,
    - 15. அர்ச்சிரா திமார்க்கத் தில் ஈடத்து கிறவன்,
    - 16. தனது ஸாம்யத்தை பளிப்பவன் என்றவாறு
  - 16 பாதங்களால் இங்கே சரீரக சாஸ்திரத்திலே அவன் அறிவிக் கப்படுகிறுனென்றதாம்.]

எம்பேருமாணர் அருளிச்செய்த வேதாந்ததீபத்தில் உபோத்காத பாகம் முற்றிற்று. Thus Ṣāreeraka Ṣāṣira points out (Tatva, Hita and Purushārtha) what a person desirous of Mōksha should know and realise:

- (1) That Brahman, free from all defects, a treasure-house full of all beneficient virtues of the highest kind, innumerable and immeasurable is the Creater of the universe:
- (2) That the knowledge of such Brahman which is the way to attain  $M\bar{o}ksha$  is the Dhyana (contemplation) which is the culmination reached by constant and continuous  $Up\bar{a}sana$ :
- (3) The fruit of this contemplation: The enjoyment, without return to this world, of limitless Brahman at the highest Bliss with the two Vibhōōtis Prakṛti and Paramapada, an enjoyment preceded by by the mainfestations of his own natural intelligence etc., after attaining Brahman through the Path of Archirādi.

### THUS ENDS-

The introduction - portion in Vedantadeepa.

[Vētānta Dēsika gives the gist of the teachings of each of the 16 padas of the four Adhyāyas in the following verse No. 19 in the Ṣāstrāvatara, Adhikaraṇasārāvali.]

"S'rashla Dēhee Swanishtha: Niravadhimahima apasta badha: Ṣritapta: Khatmade: Indriydē: uchitajananakṛt Samsṛtaw tantravahee.

Nirdōshatwādiramya: Bahubhajanapadam Swār-hakarmaprasādya: pāpacchit Brahmanādēēgatikṛt Ativahan Sāmyada: cha atra vēdya:"

He (the Lord) is seen in the Padas described as:—

(1) The Creator (2) The Possessor of the World as His Body (3) Self Supporter (seeking no support outside) (4) Splendid with measureless Glories (All Pervading) (5) Who cannot be denied (6) Reliable Friend of those who resort to Him (7) The Author of the birth of Akāṣa etc., and Jēēva (8) and also of the senses and Prāṇa (9) The Controller of the movements of Samsāra (10) Beutiful being untouched by any blemish, and full of beneficient qualities (11) The object of the various devotions (12) He who is pleased by performing one's appointed duty (13) He who destroys All Sins (14) He who leads the Jeeva through Brahma Nāḍee (15) and through Archirādi Mārga and (16) He who grants to Jeeva equality with Himself.]



# अथातो ब्रह्मजिज्ञासा । १-१-१

ब्रह्मनीमांसा विषयः। सा किमारम्भणीया, उतानारम्भणीयेति संशयः। तदर्शं परीक्ष्यते—वेदान्ताः किं ब्रह्मणि प्रमाणम्, उत नेति। तदर्शं परीक्ष्यते, परिनिष्पन्नेऽथें शब्दस्य बोधनसामर्थ्यावधारणं संभवति नेति। न संभवतीति पूर्वः पक्षः। संभवतीति राद्धान्तः। यदा न संभवति, तदा परिनिष्पन्नेऽथें शब्दस्य बोधनसामर्थ्याभावात् सिद्धरूपे ब्रह्मणि न वेदान्ताः प्रमाणमिति तद्विचाराकारा ब्रह्ममीमांसा नारम्भणीया। यदा संभवति, तदा सिद्धेऽप्यथें शब्दस्य बोधनसामर्थ्यसंभवात् वेदान्ताः ब्रह्मणि प्रमाणमिति सा चारम्भणीया स्थात्।

अत्र पूर्वपक्षवादी मन्यते—वृद्धन्यवहारादन्यत्र न्युरपत्त्यसम्भवात् न्यवहारस्य च कार्यबुद्धिपूर्वकरवेन कार्य एवार्थे शब्दशक्त्यवधारणात् परि-निष्पन्नेऽर्थे ब्रह्मणि न वेदान्ताः प्रमाणिमिति तद्विचाररूपा ब्रह्ममीमांसा नारम्भणीयेति ।

सिद्धान्तस्तु—बालानां मातापितृप्रभृतिभिः अम्बातातमातुलशिश-पशुपक्षिमृगादिषु अङ्गुल्या निर्दिश्य तत्तदभिधायिनः शब्दान् प्रयुक्तानैः क्रमेण बहुशः शिक्षितानां तत्तच्छब्दश्रवणसमनन्तरं स्वात्मनामेव तदर्थ-बुद्धचुत्पत्तिदर्शनात्, शब्दार्थयोः संबन्धान्तरादर्शनात्, संकेतयितृ-पुरुषाज्ञानाच बोध्यबोधकभाव एव शब्दार्थयोः संसम्बन्ध इति निश्चिन्वानानां परिनिष्पन्नेऽर्थे शब्दस्य बोधकत्वावधारणं सम्भवतीति ब्रह्मणि वेदान्तवाक्यानां प्रामाण्यात् तद्थविचाराकारा ब्रह्ममीमांसा आरम्भणीयेति ॥

सूत्राथँस्तु—अथ इति आनन्तर्थे । अतः इति च वृत्तस्य हेतुभावे । ब्रह्मणो जिज्ञासा ब्रह्मजिज्ञासाः; ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासा । इच्छायाः इप्य-माणप्रधानत्वादिप्यमाणं ज्ञानमिहाभिप्रेतम् । पूर्ववृत्तादलपास्थिरफलकेवल-कर्माधिगमादनन्तरं तत एव हेतोरनन्तस्थिरफलब्रह्माधिगमः कर्तव्य इति ॥

इति जिज्ञासाधिकरणम् ॥१॥

### Frfrarphub.

ப்ரம்மததை விசாரித்து ஸதாபிப்பது இந்த சாரீரக சாஸ் திரம. இவ விசாரமே தொடங்கததக்கதா, தகாததா என்கிற விசாரம் முதலில நான்கு 1 அதிகரணங்களில் செய்யப்படுகிறது. அதறகாக ப்ரம்மமெனகிற விஷயத்திலே வேதாந்தங்கள் பிரமாணமாகக் கூடுமா, கூடாவா எனவும் இந நான்கு அதி கரணங்களில் விசாரிக்கப்படும். வேதாந்தங்கள் ப்ரமம விஷயத்தில் ப்ரமாணமல்ல என்று பூர்வபக்ஷிகளின் அபிப் பிராயம். அதறகுக் காரணம் என்ன வென வாராயும்போது ஒரு காரணத்தைக் கொண்டு ஒரு பூர்வபக்ஷி இங்கே புறப்படு கிறுன். மற்றுரு காரணத்தைக் கொண்டு மற்றுமொரு பூர்வ பக்ஷி மேல் அதிகரணத்தில் வருவான். இவ்வாறு நாலு அதி கரணங்கள்.

# I. ஜிஜ்ஞாஸா திகரணம்

அதாதோ ப்ரஹ்மஜிஜ்ஞாஸா (1-1-1.) சு**யா**தொ வூழிஜ்<sub>கு</sub>ாவா

இங்குப் பூர்வபக்ஷம் செயபவன் சொல்லும் காரணமாவது --வேதமென்பது பல சொற்களின சேர்க்கை. ஒருவகையான சப்தாாசி. உலகத்தில் சப்தமென்கிற ப்ரமாண முண்டு. எத்தகைய பொருளேச சொல்ல வியலு மென்பதை யாராய வேண்டும். 'இர்த வாக்யத்திற்கு இது பொருள்' என முதலில அறிவது எதறைலென்பகை யாராய்க்தால், வருத்தவயவஹாரத தினு லென்னல வேண்டும். வருத்த-வ்யவஹாரபாவது அறி வாளியின் செயல அது இருவிதம். ஓர் அறிவாளி சொல்வது; மற்றோர் அறிவாளி செய்வது ஒருவன் சொல்ஃக் கேட்டு மற்று ருவன் செய்கிறுன் என்றுல் முதல்வன் ஏவுகின்றனவ னென்றும் மற்றுருவன் ஏவப்படுகிறவனென்றும் விளங்கும். ஆகவே இவர்களே முறையே ப்ரயோஜகவ்ருக்கன் என்றம ப்ரயோஜ்யவருத்தனென்றும் கூறுவது. இவவிருவர்களின கண்டு முன்றுவது மனுஷ்யன்—இதற்குமுன் அச சொல்லின் பொருள் இன்னதென வறியாதவன்—பொருள யறிகிருன். அதாவது ஒரு அறிவாளி வடமொழியில் 'ग्रामानय' என்றுல், அதணேக் கேட்டு மற்றோர் அறிவாளி பசுவைக்

<sup>1</sup> அதிகாணமாவது—இபபடியா அபபடியா எனறு ஸாதேஹமிருநது அவசியம விசாரிக்கவேண்டிய விஷ்யமொன்றை யெடுத்துக்கொண்டு ஆக்ஷே பிக்கிறவனுடைய பக்ஷத்தை அதறகுத் தக்க ஆதாரங்களுடன் எடுத்துக்காட்டி, ஸித்தாநிலின் யுக்கிகளேக் கொண்டு அதீனக் கழித்து உணமையான பக்ஷத்தை அறுதியிடல் இத்தகைய அதிகரணங்கள் டாதந்தோறும் பல வாம். ஒர் அதி கரணத்திறகு ஸூதரம் ஒன்றுமாம்; பலவுமாம் ஸூத்திரத்தில் னித்தாந்தத்தை மட்டும் கூறுவதுமுண்டு பூர்வ்பக்ஷம் சோத்துக்கூறுவதுமுண்டு

கொண்டுவக்தானுனுல், வடமொழியறியாத மூன்றுவது மனுஷ் யன் அக்தச்சொல்லுக்குப் 'பசுவைக் கொண்டுவா' என்றே பொருள் எனவறிகிறுன். இப்படி யொருவன் ஏவ, மற் ருருவன் செய்ய அதினின்றே சொற்பொருள் தெரிவதால், சொல்லெல்லாம் செய்யவேண்டியதாக ஒரு தொழிலேப் பற்றி வருமே யல்லது. அவ்வாறில்லாததைப் பற்றினவாகா வெனவும் முடிவு செய்யவேண்டும். இவ்விருவகை வ்யவஹாரங்கள் சேராதபோது மூன்றும் மணுஷ்யன் சொற்பொருள் அறிவ தில்லேயே. ஆகையால் கார்யமாக இராததொன்றைப் பற்றி வாக்யம் பிறவாதாகையால், ப்ரம்மமென்றது நாம் செய்யும் தொழில்களில் ஒன்றுமாகாமல் எப்போதும் ஸித்தமாயுள்ள வஸ்துவானதால், அது வேதாந்தமென்ற சப்தத்தால் சொல்லப் படாதென்பதாம்.

ஆக இங்கு ஸிக்கமான—இனிச் செய்யப்படவேண்டிய கல்லா த–வஸ் துவை யறிவிக்கச் சொற்களுக்கு சக்தி யுண்டென முடிவுசெய்யத் தகும், தகாதா என விசாரிக்கவேண்டியிருக் கிறது. தகாதென்றது பூர்வபக்ஷம்; தகுமென்பது ஸித்தார்தம். முடிவுசெய்யத்தகாதென்றுல், ஏற்கனவே ஸித்தமான பொருளேச் சொல்லச் சொற்களுக்கு சக்தி யில்ஃயாகையாலே வித்தமா யிருக்கும் ப்ரம்மத்தின் விஷயத்திலே வேதார்தங்கள் ப்சமாண மாகா வாகையால் அவற்றின் விசாசமாயுள்ள ப்சம்மமீமாம்ஸை யானது ஆசம்பிக்கத்தக்கதன்று எனவாம். வித்தவஸ்துவை யறிவிக்கச் சொற்களுக்கு சக்தி யுண்டென்று முடிவுசெய்யத் தகும் பக்ஷத்தில், வித்தமான பொருளேயு மறிவிக்க சப்தம் கடுமாகையால் பிரம்ம மீமாம்ஸை ஆசம்பிக்கத்தக்கதாம்.

இங்குப் பூர்வபக்ஷி வீணப்பதாவது—அறிவாளிகளின் வியவ ஹாரமென்ற முன் சொன்ன வழியைத் தவிர்த்து வேறு வழி யில் சப்தத்திற்கு சக்தியை யறிவதென்னப்படும் வயுத்பத்தி வர வியலாதாகையாலே, வியவஹாரமென்பதும், கார்யம் இது-அதாவது, இதைச் செய்யவேண்டுமென்றிர்தபோதே ஏற்படக் கூடியதாகையால், செய்யப்படவேண்டுமென்பதை விட்டுப் பொருள் கூற சப்தத்திற்கு சக்தியில்லே யென அறுதியிடவேண் டுமானதால் செய்யப்படவேண்டுமென்ற பொருளிற் சேராத ஸித்தமான ப்ரம்மத்தின் விஷயத்திலே வேதார்தங்கள் பிரமாண மாகா. எனவே வேதார்த விசாரமாயுள்ள பிரம்மமீமாம்ஸை ஆரம்பிக்கலாகரதென்றதாம்.

வித்தாந்தமாவது—(வயது வந்த பிறகு, ஒருவர் சொல்ல மற்றுருவர் செய்ய அவ்விரண்டு வியவஹாரங்களேக் கண்டு வரும் வ்யுத்பத்தியானது கார்யவிஷயத்திலே யாகிறதென்பது கிடக்கட்டும்.) மிகச் சிறுவயதிலிருக்கும் பிள்ளேகள் தாய், தகப்

பன் முதலானவர்களாலே, அன்ண, அப்பன், அம்மான் என்றுற் போலுள்ள உறவினர்களேயும், சந்திரன், பசு, பக்ஷி, மிருகம் முதலிய மற்றவைகளேயும் விரலால் சுட்டிக்காட்டி அவ் வஸ்துக் களேச் சொல்லும் (அன்னே என்பது முதலான) சொற்களேயும் சொல்லிக்கொண்டு ஒரு தரத்திற்குப் பல தரமாகப் படிப்படியாக சிக்சிக்கப்படுகிறுர்கள். அப்போது அந்தச் சொற்களேக் கேட் டதும அந்தந்தப் பொருள் தங்களால் அறியப்படுகிறதென் பதை அப்பிள்ளேகளே அறிகின்றனர். காலக்சமத்திலே, 'இந்தச் சொல்லுக்கும் இப்பொருளுக்கும் என்ன ஸம்பந்தம்? என் இதைக்கொண்டு இதனேயே யறிவிக்கவேண்டும், அறியவும் வேண்டு' மென்ற ஆராய்ச்சி இடம் பெறகிறது. யாதொரு ஸைம்பந்தமு மிருப்பதாகத் தெரிகிறதில்2ே. இச் சொல்2ே யேற் படுத்திய புருஷன் இவ்வாறு ஒரு ஸங்கேதம செய்துளன். ஆகவே நாம் இப்படியறிவது என்று முடிவு செய்யலாமென்*ரு*ல், அது புதிய சொற்கள் விஷயத்திலே தகும். பரம்பரையாக அநாதிகாலமாகச் சொல்லிவரும் சொற்களுக்கு ஸங்கேதம் செய்பவன் யார்? ஒருவன் ஸங்கேகம் செய்தான் ஒரு ஸமயத் தெலென்ருல் அதற்கு முன்னமும் அச் சொல் வழங்கப்பட் டிருந்ததே, அது எப்படி' யென்று பராமரிக்கப்படுகிறது. கடைசியாக அந்தந்தச் சொல்லுக்கும் அந்தந்தப் பொருளுக் கும் ஸம்பர்தமாவது—இது அதனே போதிக்கின்றது, இதனுல் அது போதிக்கப்படுகிறதென்பதே. இது தவிர வேறில்லே யென முடிவு செய்யப்படுகிறது. இர்த ஸம்பர்தமறிவதை த தானே வயுத்பத்தி பென்றும், செரல்லின் சக்தியை யறிவ தென்றும் பூர்வபக்ஷியும் ஙிணேத்திருப்பது. இது வெகு சிறு பிராயத்தில் விரலால் சுட்டிக்காட்ட வரக்கூடியதே. அப்போது அவர்கள் ஏற்கனவே ஸித்தமான தாய், தக்தை முதலான பொருள்களேயே தாமே யறிவிப்பதும், பிள்ளகள் அறிவது மென்னவேண்டுமாகையால் முதலிலேயே கார்யத்திற் சேராத பொருளேச் சொற்கள் சொல்றுமென்பது முடிவு செய்யத்தக்க தாயிற்று.

ஆனதால் வித்தமான பிரப்பவிஷயத்தில் வேதாந்தங்கள் பிரமாண மாகின்றது பற்றி அவற்றின் விசாரமெனப்படும் பிர**ம்ம** மீமா**ம்ஸை** ஆரம்பிக்கத்தக்கதே யென்றதாம்..

ஸூத்ரத்தின் பொருளாவது-அவு பிறகு அत: ஆகையாலே தயூ இனையார் ப்ரம்மத்தை யறிய ஆவல். ஆசையென்பது ஆசைப்படும் பொருளுக்காக வாகையாலே ஜிஜ்ஞாஸா என்ற தால் அறிவு பெறவேண்டுமென்று சொன்னதாம். பூர்வ மீமாம்ஸையினின்று கர்மகாண்டத்திற் கூறிய கர்மங்கள் அற் பங்களும் அஸ்திரங்களுமான பலன்களேயே யனிப்பன வெனத் தெளிர்தபிறகு அதுகாரணத்திஞலேயே அளவற்றதும் அழி வற்றதுமான ப்ரம்மத்தின் அறிவைப்பெறவேண்டியிருத்தலாம்.

(இப்படிக் கர்மமீமாம்ஸையை பிரம்மமீமாம்ஸைக்கு முன் செய்திருப்பவனுக்கு, சொற்களெல்லாம் கார்யமானவற்றைச் சொல்வதாகவே பார்த்திருப்பதற்கேற்ப சப்தங்களின் வ்யுத் பத்திவிஷயத்திலே தான் நிணேத்திருந்த முடிவைப் பின்பற்றி ப்ரம்மவிசாரம் ஆரம்பிக்கத்தக்கதா யில்லே பென்ற எண்ணம் பிறக்குமாகையால் முதலில் அம் முடிவைப் போக்கி ப்ரம்ம விசாரம் ஸ்தாபிக்கப்பட்டது. இனி வெவ்வேறு வழிகளில் மீண்டும் ஆக்ஷேபம் பிறக்க அதனேப் பரிஹரிக்க மேல் மூன்று அதிகரணங்கள்.)

#### SĀREERAKĀRAMBHA.

The Sootras begin to answer the opponents' objections and answer them with a view to establish the Vedāntic doctrine. The inquiry into Brahman is to be begun, the determination being the object of the Ṣāreeraka Ṣāstra. Whether this inquiry is proper or not is the topic taken up for decision in the first four Adhikaraṇās. (Adhikaraṇa literally means complete argument treating of one issue to be discussed and decision thereon,)

For that purpose the issue arises as to whether  $V\bar{e}d\bar{a}nta$  can be authority or not for the determination of Brahman. The opponents say that  $Ved\bar{a}nta$  is not such authority. Four arguments are advanced and the four Adhikaranas deal with them and they are refuted.

### I. Jigñasadhikarana

### ATHĀTŌ BRAHMAJIGNĀSA (1-1-1.)

#### 1. (i) Then therefore the inquiry into Brahman.

Atha=After this, i. e., after completion of the learning of the first or Poorva Meemāmsā. Atā:=For this reason (i. e., because of dissatisfaction felt after studying Poorva Meemāmsā. Brahmajigñāsā=Inquiry into Brahman.

The argument advanced and dealt with in the first Adhikarana is this: Vēda is a string of Speech—a combination of words. Like perception or inference, Speech also is an authority. What can speech denote? What is its Ṣakti (power)?

In the first instance, to understand the significance of a sentence, it can be had only from Vrddha Vyavahāra, i.e., the action of (adult) intelligent beings. They consist of two sets-the person who speaks and the person that acts (on hearing the speech). The person that says or commands is called Prayojaka Vrddha, while the other, the actor is called as Prayojya Vrddha. By observing the conduct of these two persons, a third person (a person ignorant of what is meant by the speech) comes to understand its meaning. For example, if one intelligent person says to another Gamanaya ("Bring the cow) and the person spoken to brings the cow, the third person, the observer, at once understands that the saying means "Bring the cow." Hence it follows that since (in this world) understanding or knowledge arises only by observation of what one says and what another does in accordance with it, all knowledge derived through speech is related to action only under a command, and all words are Karvapara: only relating to an action or motive.

Therefore it is argued that as Brahman is a settled (a Siddha=not to be effected or brought about) being and as the Vēdānta is speech only, the Vēdānta has no power to make us know such Brahman; and it can be no authority. Thus is the argument. It is necessary now to ascertain whether a speech or word can make known a Being already settled (Siddha).

The opponent says "No"; our contention Siddhanta) is "Yes".

Answer: It may be that the knowledge obtained by an adult person by observing of what one person

does on hearing the speech of another is related to action. Little children are taught by their parents etc. by pointing out with fingers their relations and other objects, and uttering the words mother, father, moon, bird etc. and repeating the words till the children come to understand their meanings. These objects are Siddha or settled things and not actions.

The children can understand the significance of the words by themselves in course of time by beginning to inquire as to, 'what the connection there is between the object and the word and why a particular word indicates a particular object.

The connection can not be mere convention, for convention can come into existence only in respect of words recently or newly formed. As *Meemāmsakas* say, almost all Samskrta words are *Vēdic*. Vedic words are ancient without beginning. Therefore the power of signification is to be natural and not conventional. This relationship is called *Ṣakti* (Force), and *Vyutpatti* is its knowledge.

Thus, speech can denote or signify, by its own force, any object even without concerning with action. Therefore  $V\bar{e}d\bar{a}ntas$  are authorities in the matter of Brahman. We shall hence go into the inquiry as to Brahman.

Then follow three *Adhikaranas* dealing with other objections as to inquiry into *Brahman* and refutation of the same.

# जन्माद्यस्य यतः । १-१-२

तैत्तिरीयके ''यतो वा इमानि मृतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत् प्रयन्त्यभिसंविशन्ति तद् विजिज्ञासस्य । तद् ब्रह्म'' इत्येतद्वाक्यं विषयः ।

किमेतत् जिज्ञास्यतया प्रतिज्ञातं ब्रह्म जगज्जनमादिकारणतया लक्षणतः प्रतिपादयितुं शक्नोति न बेंति संशयः।

न शक्नोतीति पूर्वः पक्षः । कुतः १ जगज्जन्मादीनामुपरुक्षणतया विशेषणतया वा त्रह्मरुक्षणत्वासंभवात् । उपक्षणत्वे ह्युपरुक्ष्यस्याऽऽकारान्त-योगोऽपेक्षितः १ न चेह तदस्ति । अतः उपरुक्षणत्वं न संभवति । विशेषणत्वेऽप्यनेकविशेषणविशिष्टतया अपूर्वस्थैकस्य प्रतिपादकत्वं न संभवति । विशेषणानां व्यावर्तकत्वेन विशेषणबाहुल्ये ब्रह्मबहुत्वप्रसक्तेः ।

राद्धान्तस्तु—एकसिन् अविरुद्धानां विशेषणानाम् अनेकत्वेऽिष श्यामत्वयुवत्वादिविशिष्टदेवदत्तवत् जगज्जन्मादिविशिष्टं ब्रह्मैकमेव विशेष्यं भवति । उपलक्षणत्वे जन्मादिभिरुपलक्ष्यस्य ब्रह्मशब्दावगतवृहत्त्वां यका-राश्च सन्तीति जगज्जन्मादिकरणं ब्रह्मैति लक्षणतः प्रतिपादियतुं शक्नोति-इति। सूत्रार्थः—अस्य विविधविचित्रभोक्तृभोग्यपूर्णस्य जगतो यतो जन्मादि, तद् ब्रह्मैति प्रतिपादियतुं शक्नोत्येतद्वाक्यमिति ॥

इति जन्माद्यधिकरणम् ॥२॥

### (2) ஜந்மாத்யதிகரணம்.

ஜந்டாத்யஸ்ய யத: (1-1-2) ஐ\_நாசதவைத யது:

यतः யாதோன்றினின்று अस्य இவ்வுலகுக்கு जनमादि பிறப்பு முதலியனவோ, (அது ப்ரம்மம்.)

வே தார் தங்கள் ப்ரம்மத்தை அறிவிக்கின் றனவென்றுல் வே*ெருன் ற*ுக்கும் இல்லாமே அதற்கேயுள்ள ஒர் அம்சத்தைக் கொண்டு தானே அறிவிக்கவேண்டும். இல்ஃ யேல், ப்ரம்ம டென்று சொல்லப்பட்ட வஸ் துவான து நாமறிந்துள்ளவற்றைக் காட்டிலும் வேறென வறியப்படமாட்டாதே. லக்ஷுணத்தைக் கொண்டு ப்ரம்மத்தை யறிவிக்கவேண்டும். அவ்வாற அறிவிக்கும் வாக்யம் எது என்ற பார்த்தவிடத்தில் தைத்திரீயத்திலுள்ள ஒரு வாக்யம் அத்தகையதென நன்கு விளங்குகிறது. ஏனெனில், 'பிரப்பத்தை எனக்கு அறிவிக்க வேண்டு ' மென்று ப்முகு என்பவன் தன் தர்தையான வருண ணேக் கேட்க அவன் சொன்னுன்—' எதினின்று இந்த ப்ராணி கள் பிறக்கின்றனவோ, பிறந்தவை எதனுலே ஜீவிக்கின்றனவோ, போகும் காலத்திலே எதிலே வடிக்கின்றனவோ, அதை யறிர்து கொள், அதுவே ப்ரம்ம' மென்றவாறு. ஆக இது ப்ரம்மத்தை யறிவிக்கும் வாக்கியம். இது முன்சொன்னபடி லக்ஷணத்தைக் கொண்டு அறிவிக்கின்றதெனல் வேண்டும். புக்கும், பிழைப்புக்கும், இறப்புக்கும் காபணமாயிருக்கை என மூன் று தர்மங்கள் கூறப்பட்டுள்ளன. இவை லக்ஷணமென்றுல், இதன்மேல் ஒரு விசாரம செய்யவேண்டியதாகிறது. என்ன வெளில்—

லக்ஷண மென்பது உபலக்ஷணமாய் லக்ஷணம், விசேஷண மாய் லக்ஷணம் என இருவகைப்படும். அதாவது—எதை யறிவிக்க லக்ஷணம் சொல்லப்படுகிறது, அந்த வஸ்துவை முதலில் காண்பித்துவிட்டு அத்துடன் அறியப்படவேண்டிய தாகாதபடி வஸ்துவுக்கு வெளியில நிற்கும் லக்ஷணம் உப லக்ஷணமெனப்படும். உதாரணம்—:பல வயல்கள் உள்ள இடத்திலே தேவதத்தனுடைய வயல் எது என்றிய விரும்பி ஒருவன் கேட்கும்போது அறிந்தவன் கூறுகிருன்—அதோ கொக்கு உட்கார்ந்திருக்கிறதே, அது தேவதத்தனின் வய லென்றவாறு. பிறகு அவ்வயீலக் குறித்து அவன் நெருங்கு

வதற்கு முன்னமே கூட அக்கொக்கு அப்பால் போய்விடலாம், ஆயினும் முதலில் கொக்குடன் கண்டதாலே கிட்டினவுடன் அதன் நீளம், அகலம், மற்றும் குறிகளே யெல்லாம் கண்டு இது தேவதத்தனின் வயலெனத தெளிந்துவிடுகிறுன். இனி அவன் வயலேக் காணுப்போதெல்லாம் கொக்குடன் கூடவே காண்ப தென்பதில்லே. ஆகக் கொக்கு உபலக் தணமாகி லக்கணமாகி வக்கணமாகி வக்கணமாகி வக்கணமாகி வக்கணமாகி வக்கணமாகி வக்கணமாகிற்று. அவ்வயிலிலேயே கூடக் கண்ணிற்படக்கூடிய நீளம், அகலம், மரம், மண்வகை முதலியவற்றில் ஏதேனு மொன்றை வக்கணமாக்கிறைல் அது விசேஷணமாய் லக்ஷணமாகிறது.

இங்குப் பிறப்புக்குக் காரணமாயிருத்தல் முதலான மூன்றை லக்ஷணமாக்கி இவ் வாக்கியம் பிரம்மத்தைக் குறிக்கக் என ஐயமுண்டாகிறது. அதில் குறிக்கபியேலா தென்றது ஆசேஷபிக்கிறவனின் பகூஃம். ஏன் இயலாதென் னில்—இந்த தர்மங்கள் உபலக்ஷணமாகவோ விசேஷண மாகவோ பிரம்மத்திற்கு லக்ஷணமாகத் தகாவாகையால் இய லாதென்பது. ஏனெனில்—உபலக்ஷணமென்ற கொண்டால் லக்ஷணமாயிசைர்த அர்த தர்மத்தை விட வே*ரு*ன தர்மத்தை முன் அறிக்து அத்துடன் அக்த ப்ரப்மத்தை யறிய வேண்டும். தேவதத்தன் வயலில் கொக்கு லக்ஷணமானபோது பல தர்மங்கள் அதற்கே ஏற்பட்டவை காணக்கிடைத்தனவே. அவ்வாறு இங்குக் கூறமுடியாது. பிரம்மமென்பது வேறு ப் சமாணத் திறை லறியப்படு கிறதன்றே. வேதாக்தத்தைக் கொண்டு தானே அறிகிறேப். அக்த வேதாக்தம் பிறப்புக்குக் காரணமானதென்று அதனே அறிவித்தது. இத் தர்மத்தை யுபலக்ஷணமாக்கிவிட்டால் இதற்கு முன் பிரம்மத்தை யொரு படியு மறியாத காம் வேறு எந்த தர்மத்தை பெடுத்து இத் தகையது ப்ரம்மமென வறியக்கூடும். இது உபலக்ஷணமாக இசையப்பட்டதால் இத்துடன் சேர்த்து பிரம்மத்தை யறிவ தென்பது கூடாதே. ஆகையால் பிரம்மத்தினிடம் வேறு தர்மத்தை நாம் அறிந்திருக்கவில்ஃயாணகயால் இது உபலக்ஷண லக்ஷணமன்று. இனி விசேஷணமென்னவேண்டும். விசேஷண மென்றுல் என்ன? வேறபடுத்துவது என வதன் பொருள். மொட்டை மாடு, முழுக்கொம்புமாடு என்றுல் அந்தந்த மாடு வெவ்வேருகத் தோற்றுகிறது. ஏன்? அந்தந்த விசேஷணத்தி னுல். அது போல் இங்கும் பிறப்புக்குக் காரணமாகை யென்ற தொரு விசேஷணமுள்ள பிரம்மம் வேறு, பிழைப்புக்குக் காரண

மாயிருக்கையாம் விசேஷணமுள்ளது வேறு பிரப்ம மென்றே விளங்கும். வேருக்குவதென்பது விசேஷணத்திற்கு இயற்கை யிலுள்ளது. உலகில் ஒரே வஸ்துவில் பல விசேஷணங்களே நாம் பார்க்கிருமே என ஙிணக்கலாம். அது உண்மைதான். அங்கே ப்ரத்யக்ஷத்திற்கு விரோதம் வாராமைக்காக விசேஷ ணத்துக்கு இயற்கையிலுள்ள ஸ்வபாவத்தை யிழக்க வைத் தோம். பிரம்மமென்பது அங்ஙனம் வேறு வகையில் கண்ட வஸ்துவன்றே. அபூர்வமான வஸ்துவான இதற்குச் சொல் லும் தர்மம் விசேஷணமானுல் ஒவ்வொரு விசேஷணமும் தன் தன் வஸ்துவை வெவ்வேறுகப் பிரித்தே வைக்கும். முன்று தர்மங்கள் இங்கு ஒதப்பட்டன. ஆகையால் விசேஷண பக்ஷ மாகில பிரம்மங்கள் பலவாம் எனவே இவ்வாக்கியம் பிரம்

இனி வித்தாந்தம். எல்லா விசேஷணங்களுக்கும் வேறு படுத்தும் ஸ்வபாவமிருப்பதில்லே. ஒரே வஸதுவில் சேர்ந் திருக்கத் தகாத விசேஷணங்களே அந்தந்த விசேஷணமுள்ள வஸ்துவைத் தனித்தனி வஸ்துவாகக் காண்பிக்குர். கறுத்த செங்கண் யுவாவான தேவதத்தன் என்றுல், செங்கண் உடைமை, கருமை, யௌவனமென்ற மூன்றும் ஒரு தேவதத்தனிடமே சேருகின்றனவே. மொட்டை, முழுக்கொம்பு என்றுல் அவை சேரத்தகாத விசேஷணங்கள். ஆவைகயால் விசேஷண பக்ஷமாகக் கொள்ளலாம்.

உபலக்ஷணமாகச் சொல்வதும் கூடும். வேறு என்ன தர்மத்தை யறிந்திருக்கிறே மென்னில், ப்ரம்மம் என்ற பதத் திற்கு வியாகபணரீதியிலே பொருள் ஆராய்ர்தால் பெரிதா பிருக்கை, பெரிதாகவாக்கும் தன்மை யென்றுற்போலே பல தர்மங்கள் விளங்குமே. அவையே போதுமே. ப்ரம்மத்தைக் காரணமென்பதாலே ஸர்வஜ்ஞனைய் ஸர்வசக்தயைரகாத போது காரணமாகாதானையாலே அத்தகைய ஜ்ஞானம். சக்தி யென்ற ஆகாரங்களுமுள.

ஆகையால் இவ்வாக்கியம் ப்ரம்மத்தை விளக்கக்கூடும். ஸூத்ரத்தின் பொருளாவது—பிறப்பு முதலியவை இவ்வுல குக்கு எதினின்றே (அது பிரம்மம்) என்றதாம். இங்ஙனம் விளக்க இவ்வாக்கியம் தகுதியுள்ளதென இதன் கருத்தாம். (2)

## 2. Janmadyadhikarana

### JANMADYASYA YATA: (1-1-2)

(Brahman is that) from which the world originates

Yata:=out of which; Janmadi=Birth, existence and death; Asya=of this Universe.

If Vedanta is to discover to us Brahman, it has to make us distinguish It (Brahman) from other things by showing a quality existing in It and not found elsewhere. If we search for such definition or lakshana we find one in Taitureeya:

"From which are born these Beings, by which these Beings (born) live, and in whom at death they enter into and get absorbed, try to know that; that is Brahman."

The above is in answer to a question propounded by *Bhrgu* eager to know *Brahman* to his father *Varuna*. Therefore, this must be taken to define *Brahman*. In this definition there are set out three attributes (qualifications) i.e. being the Author (cause) (1) of creation, (2) of existence and (3) of dissolution.

Lakshna (seperative or distinctive quality) is of two kinds (1) Upalakshana, and (2) Visēshana. By Upalakshana is meant that quality which points out the object in the first instance, but need not be present there at any subsequent time whenever the thing is to be perceived. Thus, a man is told that the field (out of many) on which a crane stands is the field of Dēvadatta. Then, the man proceeds to the spot and comes to know the field of Dēvadatta by its feautures, length, breadth, etc. so that he is able to identify it subsequently, even though the crane is not there. In this example, the crane is said to be Upalakshana.

If in the above example any other visible object such as a tree, well etc. not found in any other field is taken as the defining mark, it is said to be *Viṣēshaṇa* (distinctive feature) as the said feature is always seen in connection with that field.

Then, the inquiry arises as to whether these three attributes or qualities—creation, existence and dissolution are to be classed as *Upalakshana* or *Viṣēshaṇa*. Says the opponent,—These can not be *upalakshaṇa*. For, in such a case, three *Dharmas* (qualities) are neccessary: (1) The *Dharma* that defines (2) The *Dharma* which the object is defined with, and (3) The *Dharma* which has been known in perceiving or understanding the object to be defined. But in the sentence selected, the 3rd of the three *Dharmas* is absent. Because there is the object (i.e. *Brahman*) defined and defining *Dharma* is said to be as the cause of creation, etc. But there is no third *Darma* found here.

Then, as to Viṣēshana, it is a feature distinguishing one thing from another. Applying it here, since there are mentioned three harmas or characteristics (such as creation, existence and dissolution) and as the function of Visēshana is to distinguish one from the other, it will look as if there were three Brahmans each with one of the Visēshanas. For example, if a man says, "Bulls with horns and no horns," it conveys the meaning that there are two bulls one with horns and the other with no horns. One may well ask that, in the world, several qualities are found in one and the same object, such as, Devadatta is young, black and with copper colour and red eyes. The several qualities, youth, blackness and red eyeness though they are *Viṣēshaṇas* are seen by our own eyes as co-existing in a certain single person. But we do not apply the above rule of Visēshana here, lest it should offend our visual perception. But in the case of Brahman no visual perception is possible. Hence we can not escape applying the usual Vișēshaņa rule. Therefore, continues the opponent, we must there would be three Brahmans. conclude conclusion is not accepted by Vedantins.

It follows therefore that the qualities mentioned in the sentence can not be said to be a definition of

Brahman. So it is argued that Vēdāntas are not authority for establishing Brahman.

The answer is that these qualities may be taken under both the qualifications Visēshāṇa and Upalakshaṇa. First of all, it is not the rule that a Visēshaṇa mentioned should not co-exist with another Viṣēshaṇa. The true function of Viṣēshaṇa is to distinguish the object from another having a Visēshaṇa opposed to it, such as youth from oldness, blackness from whiteness, etc. This is the rule of co-existence. This rule is applicable in all cases even in cases of actual direct perception with our own eyes. Since the three qualities mentioned, i.e., powers to create, sustain and dissolve are not opposed to each other, all of them can exist together in one in defferent times.

As regards Upalakshana, it is not correct to say in the sentence defining Brahman as Creator, etc. there is no third Dharma known without which Brahman can not be defined. If we subject the word Brahman to a literal analysis, two characteristics are found, one the power to be big, and the other the power to make others big. Besides, from the fact that Brahman being said to be a creator etc. of the universe arises an implication of all powerfulness and all knowingness, for without such qualities Brahman can not be the cause etc. of this Universe. These qualities may be treated as the third qualification necessary for Upalakshana, the other two necessary parts being (1). being the author of creation, etc. and (2) निर्तिशय बृहर्न Niratisaya Brhatva Unsurpassed Bigness (greatness).

So Brahman can be defined with Lakshana and that can be learnt from Vedantas. (2)



# शास्त्रयोनित्वात् १-१.३

यतो वा इमानि इत्यादि वाक्यमेव विषयः । तत् किं जगत्कारणे ब्रह्मणि प्रमाणम् ? उत नेति संशयः ।

नैतत् प्रमाणमिति पूर्वः पक्षः । अनुमानसिद्धब्रह्मविषयत्वात् । प्रमा-णान्तरविषये हि शास्त्रं प्रमाणम् । जगतः सावयवत्वेन कार्यत्वात् । कार्यस्य स्वोपादानोपकरणसंप्रदानप्रयोजनाद्यभिज्ञकर्तृकत्वात् , जगन्निर्माणकार्यचतुरः कमपरवशपरिमितशत्त्वादिक्षेत्रज्ञविरुक्षणः सर्वज्ञः सर्वशक्तः सर्वेश्वरोऽनुमान-सिद्ध इति न तस्मिन् (यतो वा इमानि भूतानि 'इत्यादिवाक्यं प्रमाणमिति।।

राद्धान्तस्तु जगतः कार्यत्वेऽिष एकदैवैकेनैव कृत्सनं जगत् निर्मितमित्यत्र प्रमाणाभावातः क्षेत्रज्ञानामेव विरुक्षणपुण्यानां ज्ञानशक्ति-वैचित्रच्यसंभावनया कदाचित् कस्यचिर्ज्ञगदेकदेशनिर्माणसामर्थ्यसंभवात्, तदितिरक्तपुरुषानुमानं न सम्भवतीति शास्त्रैकेप्रमाणकत्वात् ब्रह्मणः तत्प्रति-पादकत्वेन तस्मिन् प्यतो वा इमानि भूतानि " इत्यादिवाक्यं प्रमाण-मिति। शास्त्रं योनिः यस्य कारणं प्रमाणम्, तद् ब्रह्म शास्त्रयोनिः प्रमाणान्तराविषयत्वेन शास्त्रेकप्रमाणकत्वाद् ब्रह्मणः तस्मिन् ("यतो वा इमानि" इत्यादि वाक्यं प्रमाणमिति सूत्रार्थः ॥

इति शास्त्रयोनित्वाधिकरणम् ॥३॥

(3) சாள்த்ரயோநித்வாத் (1—1—3) மாஜுபொகி தூகு.

சாஸ்திரத்தை ப்ரமாணமாக உடையதாயிருப்பதால்.

முன் எடுத்த தைத்திரீய வாக்யமே இங்கும் விஷயவாக்ய இவ்வாக்கியம் ஐகத்திற்குக் காரணமான ப்ரம் மத்தின் விஷயததில் பிரமாணமாகுமா, ஆகாதா என்றே மீண்டும் ஆகாதென்றே பூர்வபக்ஷமும். யாதெனில், இந்த பிரம்மம் இவ்வாக்கிய மின்றியே அநுமான ப்ரமாணத்தினு லேற்கனவே யறியப்பட்டிருப்பதே காரணமாம். அநுமானத்தினுைம் அறியப்படட்டும்; வேதார்தமும் அதனேக் என்ன விரோதமென்ன வேண்டா. இது விஷயத் திலே சாஸ்திரம் ப்ரமாண மென்ற நாம் சொலலவேண்டு மானுல் சாஸ் தொம் தவிர வேறு பிரமாண ததினு லறியப்படாம விருத்தல் வேண்டும். அக்னிஹோதரம், ஜ்போதிஷ்டோமம் என்றுற் போலுள்ள தர்பங்களே பநுஷ்டிததால ஸுவர்க்கம் முதலிய பலன்கள் பெறப்படும் என்கிறது கர்மகாண்டம். இது ப்ரமாணம். ஏனெனில, இது வேறுவிதமாக அறியப்பட மாட்டாது. 'அக்கி ஹிமஸ்ய பேஷஜம்' பனிசகு கெருப்பு மருந்து என வேதவாக்யமிருக்கிறது. அதனை தாகைக்கு வேதம் ப்ரமாண மென்று யாராவது சொலவரோ. ஆகையாலேயன்றே' அப்ராப்தே சாஸ்தரம் அர்த்தவத்' என மீமாம்ஸகர் சொன்னது. வேறுவகையிலறிய இயலாத விஷயத் திலே வேதம பிரமாணர். இந்த பிரமமமோ அநமானத்தி, *ஞலேயே அறியப்பட்டுள்ளது—- ஜகத்துக்குக காரணமாகவே* யுக்தியிறுல் ரச்வரன் ஸிததிக்கின்றுனென்றனரே தார்க்கிகர்.

எங்ஙனே யெனில—அவயவங்களின் அமைப்புள்ள ஒல் வொன்றும் செய்யப்பட்டுண்டாயிருக்கவேண்டும். குடம, வீடு, கோபுரம் முகலியவற்றைக் காண்டின். இப்படி யவயவ மமைந்து காரியமாயிருப்பவை யெலலாம், எந்த வஸ்து இத தகைய கார்யமாகின்றதோ அந்த உபாதாநகாரண மென்ன, செய்யக் கருவிகளெனன, செய்யப்படும் காரியத்தைப் பெறு கின்றவனென்ன, செய்து பெறும் பலனென்ன இவை முதலிய வற்றை நன்கு தெளிந்தவனுலேயே செய்யப்படுகின்றன. ஆகையால உலகை ஸ்ருஷ்டிப்பதென்ற இப் பெருங்கார்யத்திலே ஸமர்த்தனுய், புண்ணிய பாபங்களுக்குப் பராதீனப்பட்டு மிகவும் குறுகிய சக்தியும் அறிவுமுள்ள ஜீவர்களேக் காட்டிலும் வேறுபட்டவளுய், எல்லாமறிந்தவனுய், எல்லாவற்றிலும் சக்தி வாய்ந்தவனுமான ஸர்வேச்வரன் ஒருவனுள்னென்பது அநு மானத்தினுலேயே ஸித்திப்பதால் இந்த ஈச்வரணே வேதாந்த ப்ரமாண்ம் கொண்டறியவேண்டிய அவசியமில்ஃயாகையாலே வேதாந்தவிசாரமா யமைக்கப்படும் இந்த டிரம்மவிசாரம் ஆரம் பிக்கத்தகாதென்க. இங்ஙனம் பூர்வபதும்.

வித்தார் தமாவது — உலகம் கார்யமென்பதை ஒப்புக் கொள்வோம். ஒப்பாச மீமாம்ஸைகப கூழம் ரமக்கு வேண்டாம். ஆகிலும் ஒரே மையத்திலேயே ஒருவனுலேயே முழு உலகும் செய்யப்பட்டதென்று ஸாதிக்க ப்ரமாணம் யாது மில்லே. ஜீவர்களிலேயே பெரும் புண்ணியம வாய்ர்து அறிவும் வல்ல மையும் அற்புதமாகப் பெற்றவர் பலர் இருக்கக்கூடுமாகையாலே விச்வாமித்ராதிகளேப் போன்ற அவர்களில் ஒவ்வொருவர் அல்லது ஒரு சிலர் ஒவ்வொரு காலத்திலே ஒவ்வோர் அம் சத்தைச் செய்ய நாளடைவில் இப்பெரிய வுலகம் படைக்கப் பட்டதாயிற்றெண்னலா மாகையாலே ஜீவர்களுக்கே ஒவ்வெரரு மாகத்தைச் செய்யத் திறமை நேருவதால் ஜீவர்களேக் காட்டிலும் வேறுன ஈச்வரதொடைவன் இருக்கிறுனென்பது யுக்தி மினைல் தேறுது.

சாஸ் திரம் பிரமாண மென்றி ைசந்தால் ஒருவனே ஈச்வரன் உலகத்தை ஸ்ருஷ்டிப்பவன் என்பது நிஃபெறும். ஆக பிரத் யக்ஷத் தினைல் பார்க்கப்படாததும், அதுமாநத் தினைல் அறு தி யிடப்படாததுமான விஷயத்தை வேதத்தைக் கொண்டறிவ தென்கிற கணக்கிலே பிரம்மத்தையும் இதைக்கொண்டே யறிய வேண்டியிருப்பதால் இத் தைத்திரீயம் முதலியன இங்கு ப்ரமாணமாகிறன.

ைத்திரசதின் பொருளாவது—சாஸ்திரத்தை யோஙி யாக, அதாவது காரணமாக, அதாவது ப்ரமாணமாக வுடைய தானமையால், வேறு வழியில் அறியப்படமாட்டாததாயிருப்ப தால், பிரம்மமானது ஷேதாந்தமூலமாக விசாரிக்சப்படுவதாகிற தென்றதாம்.

### 3. Sastrayonıtwadhıkarana

After having shown that the inquiry about Brahman is possible taking the Vēdānta as a whole, and having considered a particular text of Vēdānta as defining the Brahman, the question arises as to whether such study of Vēdānta for knowing Brahman is necessary. Hence the 3rd Sootra.

# SASTRAYONITWAT. (1-1-3)

Because of that only from the Vedas can Brahman be known.

The passage to be considered now is the same as in the previous Adhikarana, i.e., "Yatō Vai Imāni etc." "How is this authority for proving Brahman as the organator of the world?", says the Opponent and adds, "This can be no authority; for Brahman has been proved by Anumana, i. e., inference, and it is an acknowledged principle that Sastra is authority only when the thing to be established can be known by other sources than Sastra." example, it is laid down-if Agnihotra is performed, a person attains Swarga. That the relationship of cause and effect exists between the two is known only by Sastra. On the other hand, when the Sastra says that the fire is the antidote for ice (cold) (Agni: Himasya Bēshajam), the fact is known by experience; hence Sastra is not authority in that case. So also here, the opponent says, Şastra is not authority because He can be known by inference thus:—"World is a product consisting of (many) parts; hence it must be the result of some process of making, i. e. manufacture. In the case of such manufactured product it is to be said that it must be

produced by a person having knowledge of its material, the instruments necessary, the enjoyer (consumer) of the product and the benefit to the manufacturer, etc. This World (product) therefore must be created by a person competent to produce it. He must be a person who is All-Intelligent, All-Powerful, All-Ruler and not a person who is of limited capacity and knowledge, or subject to the limitation of *Karman*. Hence God is to be known even by inference. Therefore it is argued that the above passage can not be taken as authority.

Answer: Let us assume that the World is a product. But the Inference does not necessarily lead to the conclusion that only one person brought the world into existence. For, it is possible that some Jeevas, highly meritorious persons (such as Viṣvāmitra etc.), might have brought into existence, each by his own powers, this world bit by bit and from time to time. Experience teaches us this. Hence, it is not necessary to assume the existence of One Being as the author of the Universe—One beyond and distinct from Jeevas. Thus, we can not establish The Brahman by any means other than Ṣāstra, such as the passage: Yatō Vai Imāni Bhootāni. (3)



# तत् तु समन्वयात् । १-१-४

ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकत्वं संभवति, नेति विचार्यते।

न संभवतीति पूर्वः पक्षः । कृतः १ प्रव्वृत्तिनिवृत्त्यन्वयविरिहणो व्रह्मणः स्वरूपेण्णपुरुषार्थत्वात् पुरुषार्थबोधकत्वेन च शास्त्रस्य प्रामाण्यात्। मोक्षसाधनब्रह्मध्यानविधिपरत्वेऽिष असत्यिष ब्रह्मणि तद्धःचानविधानसंभवात् न ब्रह्मसद्भावे तात्पर्यमिति ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकत्वं न संभवति—इति।

राद्धान्तस्तु—अतिशयितगुणिषतृपुत्रादिजीवनज्ञानवत् अनविधिकातिशयानन्दस्वरूपब्रह्मज्ञानस्य निरितशयपुरुषार्थत्वात् तस्य शास्त्रप्रमाणकत्वं संभविति, "आनन्दो ब्रह्म ", 'यदेष आवाश आनन्दो न स्यात् '
"यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह । आनन्दं ब्रह्मणो
विद्वान् ",इत्यादिभिर्नविधकातिशयानन्दस्वरूपं ब्रह्मति हि प्रतिपाद्यते। अतो
ब्रह्म स्वेन परेण वाऽप्यनुभ्यमानं निरितशयानन्दस्वरूपमेवेति तत्प्रतिपादनपरस्यैव साक्षात् पुरुषार्थान्वयः । प्रवृत्तिनिवृत्तिपरस्य तु तत्साध्यफलसम्बन्धात् पुरुषार्थान्वयः—इति ॥

स्त्रार्थः तुराब्दः प्रसक्ताशङ्कानिवृत्त्यर्थः । तत् पूर्वस्त्रोदितं ब्रह्मणः स्मास्त्रयोनित्वं सिद्ध चिति । समन्वयात् सम्यक् पुरुषार्थतया अन्वयः समन्वयः । वेदितुर्निरितशयानन्दस्वस्त्रौत्वेन परमपुरुषार्थरूपे परे ब्रह्मणि वेदकतया शास्त्रस्थान्वयाद् ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकर्वे सिद्ध चत्येवेति ॥

इति समन्वयाधिकरणम् ॥४॥

தத் து ஸமந்வயாத். (1-1-4) அது - வைந்திருப்பதால். சாஸ்த்ரம் ப்ரமாணமாவதோ நன்கு இயைந்திருப்பதால்.

செய்யவேண்டும் காரியத்துடன் ஸம்பர்தம் பெருத ஸித்த மான வஸ் தனையும் சொற்கள் சொல்லுமாகிலும், தைத்திரீயம் முதலிய வேதாக்த வாக்யங்கள் பிரம்மத்தை லக்ஷண மிட்டுச் சொல்லக்கூடுமாகிலும், ஸர்வேச்வரீன சாஸ்திரமொன்றே யறி விக்கமாட்டுமாகையாலே வேதாந்தம் அறிவிக்கத்தக்கதாகிலும் கீழ்ச் சொன்னது—அதாவது—ப்ரம்மவிஷயத்திலே சாஸ்திரம் பிரமாணமென்பது இசையத்தகாது. ஏனெனில்—புருஷ**னுக்** குப் பயன்படுமாறு ஏதேனும் சொல்லப்பட்டாலன்றி சாஸ் திரம் பிரமாணமாகமாட்டாது. புருஷன் பயன் பெறுவது தன்னுடைய செயலால். இங்ஙனமே கர்மகாண்டம் பிரமாண மாயிருப்பதைக் காணுகின்றேம். அது, இதைச் செய், இதைச் செய்யாதே என்று கிலவற்றை விதிக்கிறது, கிலவற்றை மறுக் செய் என்றதைச் செய்ய இழிர்து பெலன் பெறுகிறுன். வேண்டா மென்னப்பட்டதிலிருந்து விலகிரின் றும் பெறுகின்முன். அதைச் செய்தால் இவனுக்குத் தீங்கு வினேயு மல்லவோ? செய்யாமல் விலகினபோது அந்தத் தீங்கு இவனே அண்டாமலிருக்கிறது. இப்படி. ைகம், அல்லது துக்கமின்மை என்ற ஏதேதுமொரு பலன் பெறும்படி இவன் இழியவோ, வில கவோ கர்மகாண்டம் காரணமாயிருப்பதாலே அது ப்ரமாண மாகிறது. வேதாந்தமானது, 'ப்ரப்பமொன்ற இருக்கிறது' என்று வர்ணிக்கிறதாளுல் அதைக் கேட்டு இவன் இழிவது ளிலகுவது ஒன்றும் செய்கிறுனல்லனுகையாலே இது எவ்வாறு பிரமாணமாகும் ? ஆகையால் ஒருவித செயலிலும் ஸம்பர்தப் படாத பிரம்மம் புருஷார்த்தமாகமாட்டாதாகையாலே, புரு ஷார்த்தத்தைப் பணிதல் பற்றியே சாஸ்திரம் பிரமாணமாக வேண்டியிருப்பதாலே வேதாக்தம் பிரமாணமாகாது.

ஆகில் மோக்ஷம் என்ற பெரும்பேற்றுக்கு விரகான ப்பப்மத் தியானம் விதிக்கப்படுகிறபடியால் அந்த தியானமென்ற செயலில் ஸம்பந்தப்படுத்தி பிரம்மத்தைப் பணிக்கும் பரகத் தைப் பிரமாணமாகக் கொள்ளலாமே யென்னில், இங்ஙனம் சொன்னுலும் பிரம்மம் ஸித்தித்துவிட்ட தென்னமுடியாது. ஏனெனில், தியானத்திற்காக வன்றே பிரம்மத்தை சாஸதிரம் கூறுகிறது. தியானமென்பது உண்மையாயுள்ள வஸ்துவைப் பற்றியே வருகிறதென்ற பெர்தனே யிலலே. கருடனல்லாததைக் கருடகுக பினப்பது, அரசன் முதலாஞேரின் சித்திரங்களே அவராக பிணதது கௌரவிப்பது; ஏகலவ்யன் த்ரோஞுசாரிய குக ஒர் உரு அமைத்துத் தொழுதது போன்றவற்றைக் கண் டார்க்கு தியானம் செய்கின்றவிடத்தில அவ்வாறு வஸ்தா இருப்பதென்பதிலில் யென விளங்குமே. எனவே வஸ்தா வில லாமலே தியானத்தை விதிக்கலாமாசையாலே பிரம்ம மென்ப தொன்று உண்மையிலில்லேயாது அம் அதைப் பற்றின தியானம் விதிக்கப்படலாமாகையாலே பிரம்மமிருப்பதிலே சாஸ்திரத்திற் குக் கருத்துண்டென்ன வொண்ணது. ஆனதுபற்றி பிரம்ம விஷ்யததிலே சாஸ்திரம் பிரமாணமாகாது. இது பூர்வபக்கும்.

வி*த்தா*ந்தமாவ*து—— புருஷார்த்தத*தில முடியா*தபோது* சாஸ்திரம பிரமாணமாகாதென்பது இருக்கட்டும். மொரு செயலில் ஸம்பர்தப்பட்டாலின்றி புருஷாரத்தத்தலே ப்ரியமான வஸ் முடிவதாகாதென்று சொலவது தகாது. துவைப் பற்றி ஒரு வாகயம் பிறர்தால அதைக் கேட்டபோதே புருஷனுக்குப் பெரும் களிப்பு ஏற்படுவதால் அச சொல புருஷார்த்தத்தில முடிவதாகும். வேட்டையிலே யிழிந்த அரசனின் பின்ளே அவண விட்டொழிந்து வேடுவசசேரியிலே வளர்க்திருக்க, காளடைவில, மிகவும் பெருமை வாய்க்தவ னெருவன் தன் தகப்பனுபிருக்கிறுனென்று கேட்கும்போது பிள்ளோக்கும், சிறந்த குணஙகள் உள்ள பிள்ளே வரழ்கின்று னென்ற கேட்கும்போது தகப்பனுக்கும் எவவளவு ஸக்கோஷ முண்டாகிறது பாருங்கள். இவவாறு அவரவர்க்கு வேண்டிய பர்து, பொருள் முதலியவற்றைக் கொள்க. ' உன் இல்லததி துள் உயர்ந்த புதையல இருக்கிறது' என்ற ஒரு மஹான் ஒரு வனுக்குச் சொலலும்போது அவன் எவவளவோ ஆனந்தப் இப்படி சொற்ப புருஷார்த்த விஷயத்திலேயே படுகிறுன். வாக்யம் பிரமாணமாகில், 'கனக்கு மேற்பட ஆனர்தமென்ப தில்லே யென்னும்படி உயர்வற உயர் கலமான ப்ரம்மமொன்று எல்லோசையும் ஆனர்கப்படுத்துவது இருக்கிறது என்ற வாக் கியம் புருஷார்த்தத்திலே முடிவுறுகிறதென்பதில ஸைர்சேஹெம்? 'ஆனர்கமாயுள்ளத பிரம்மம்', 'எங்கும் பிர காசிக்கும் இவ்வானந்தம இல்ஃயாகில் யாருக்கு என்ன ஆனர்தம் விளேயும்.' 'மனத்துடன் வாக்குக்கள் யாவும் எல்ல காணுகபடி எர்த ஆனர்தத் தினின்று திரும்பிவிடுகின்ற னவோ, அத்தகைய ஆனர்தம் பெரம்மத் திற்கென அறிக ' என்ற வாறன்றே சாஸ்திரம் சொல்லுகிறது. ஆகையால் பிரம்மம் தன்னுலும் பிறராலும் அனுபவிக்கப்பட்டுத் தனக்கும் பிறர்க்கும் புருஷார்த்தமாகும் பரம் பொருளானதால் என்கு பயன் பெற்றது அகையோதும் வேதார்தம். செயலேச் சொன்னுல் புருஷார்த்த ஸம்பர்த முண்டென் திறீர்களே. செயலே புரு ஷார்த்தமோ? அதற்குப் பயனுயுள்ளதுதானே புருஷார்த்தம். ஆக அத்தகைய வாக்கியம்களுக்கு கேரில புருஷார்த்த ஸம் பர்தமில்லையாம். இதற்குத்கானிது உள்ளது.

வை த்ரத்திற்குப் பொருள்—' து' என்கிற சொல் விறைவை விலக்கு கிறது. சாஸ் திரம் பிரமாண மென்று முன் சொன்ன து உளதே. கன்றுக கேரில் புருஷார்க்கமாகவன்றே பிரம்ம மான து வாக்யங்களில் ஓதப்படுகிறது. எனவே சாஸ் திரமான து அறிகின்றவனுக்குப் பரமான ந்தமாய் புருஷார்த்தமாகும் பிரம்மததைப் பற்றின தாகையாலும் சாஸ் திரம் ப்ரமாண மாயிற்று.

இப்படி நாலுபடிகளிலும் பிரம்ம விசாரம் ஆரப்பிக்கத் தகுமென ஸ்தாபிக்கப்பட்டது உபோத்காதமான நான்கு அதிகரணங்கள் முற்றுபெற்றன. இனி பிரம்மவிசாரம்— சேதநங்களுக்கும் அசேதனங்களுக்கும் மேற்பட ஈச்வரனை ப்ரம்மமொன்று வேதங்களாலோதப்பட்டிருப்பதாக வைத்து அது ஆனந்த ரூபமானதாலே பரபபுருஷார்த்த மானபடியாலே அது விஷயத்திலே வேதாந்சம் பிரமாண மென்று கீழே சொல் வப்பட்டது. பல வேதாந்த வாக்யங்களேப் பார்க்கும்போது ஜகத்திற்குக் காரணமாக அசேதநமோ அல்லது சேதநமோ கருதப்பட்டிருப்பதாக விளங்குவதால் அவற்றிற்கு மேற்பட்ட ஈச்வரணெருவனிருப்பதோக இசையத்தக்கதன்றென்று மேன்மேல் ஆசேஷபங்கள் எழு அவற்றை நீக்குவதற்கு மேல் அதிகர ணங்கள்.

முதலில் மூலப்ரக்ரு தியே ஜகத்காரணமாக வேதார் தத்திலே சொல்லப்படுகிறதென்ற ஆகேஆபம் பரிஹரிக்கப் படுகிறது—

#### 4. Samanvayādhikaraņa.

Says the opponent: "I agree that Brahman can not be known by inference; It cannot be known by Sastra either, because no benefit accrues from a knowledge of such Brahman. As the study of Brahman from Sastra does not lead to any benefit, and Brahman itself is not a benefit, Sastra is no authority in the matter of Brahman. Then how is it possible to conduct inquiry as to Brahman? The answer is—

#### TATTU SAMANVAYAT (1-1-4.)

The fact that Sastra is authority for Knowing Brahman is certain (unshakable), because sastras are well related to Brahman; (as they explain Brahman being Bliss itself as the ultimate object of attainment).

(The word Tu 'means  $\overline{E}v_G$  and shows that the opponent's view is to be rejected)

Argues the opponent: Şastras are for our good. If Sastra says "Do this", by following the direction we derive some advantage. If it says, "Do not do that", it is also for our good; by refraining from doing that we are saved from some evil. Since a knowledge of Brahman can not result in any advantage to us, and Brahman Itself is not a benefit, Sastras can not be authority in the matter of Brahman. If it is said that there is a directive in Srutis that Brahman should be contemplated upon (such as, 'Atmanam upaseeta', 'Nıdıdhyasıtavya:), that must be for some purpose, and so knowledge of Brahman must be of some benefit, he rejoins, But "contemplation dees not necessarily mean contemplation of a being of real existence; but may also be of one existing in imagination for the time being. See 'Garudam atmanam 1 aneevat. Therefore it follows that Brahman can not be an individual in real existence."

Answer: It is possible that knowledge derived even when unconnected with some Directive will lead to some benefit. Thus, when a person hears that his father of high merits is alive—or a person hears of the existence of his long-lost son,—or if he hears that there is a treasure hidden in his house, in all these cases, the pleasure derived is of some benefit and this we have seen by our experience of the World. In the same way, Şastras say of Brahman, "Brahman is full of Bliss.", "If Ākāsa—Ānanda does not exist, how can people live?", "A person who realises that Ānanda, from which mind and speech retreat unable to reach it, is not afraid of anything anywhere or at any time." It follows that by knowing such Brahman, we also obtain the benefit of Bliss.

Again, there is another peculiarity, an additional advantage: the Vedantas have more value than the other portions of the Veda; for what Vedantas teach is the Bliss, direct (as Brahman is Itself Bliss to be enjoyed by us and by Itself) while what the other portions indicate are not Bliss direct, for they teach only the means or the causes, which may result in some bliss i. c. not direct. So desire to realise the meaning of the Vedanta is in a way better than in the case of realising the meaning of the Karmakānda. (4)

Thus, by these four Adhikaranas four kinds of objections have been answered and consequently, in the matter of Brahman, Şāstra is the only authority. Now starts the inquiry into Brahman.

Then the question is asked as to how the above passage relating to the origination of the world could refer to *Brahman* and not to *Prakṛti* or *jeevas*. This is answered by this *Adhyāya*.

## ईक्षतेर्नाशब्दम् । १-१-५

'येनाश्रुतं श्रुतं भवति ' | इत्यादिजगत्कारणवादिवेदान्तवेद्यं विष-यः । तत् किं साङ्ख-योक्तं प्रधानम् । उत अनवधिकातिशयानन्दं ब्रब्धेति संशयः ।

प्रधानमिति पूर्वः पक्षः । कृतः ? प्रतिज्ञादृष्टान्तान्वयेनानुमाना-कारवाक्यवेद्यत्वात्। येनाश्चृत श्चृतं भवति ' इत्यादिना एकविज्ञानेन सर्वः विज्ञानं प्रतिज्ञाय, यथा सोम्येकेन मृत्पिण्डेन' इति दृष्टान्तेन बुपपाद्यते। एवमानुमानिकमेवैतद्वाक्यवेद्यमिति निश्चीयते। सदेव सोम्येदम् इतिसच्छब्दः प्रधानविषयः। 'तदेक्षत वहु स्याम् ' इति च गोणमीक्षणं भवितुमर्हति; '', तत् तेज ऐक्षत '' इत्यादिगोणेक्षणसाहचर्याच्च।

राद्धान्तस्तु (तदैक्षत बहु स्याम् १ इति बहुमवनसङ्कल्परूपे-क्षणान्वयात् , 'सदेव सोम्य इति कारणवाचिसच्छब्दविषयो निचेतनं प्रधानम् ; अपि तु सार्वज्ञयसत्यसङ्कल्पादियुक्तं परं ब्रह्मेवेति निश्चीयते । न चनुमानाकारभेतद्वाक्यम् ; हेत्वनुपादानात् । अन्यज्ञानेन अन्यज्ञानासंभव-परिजिद्दीर्षया तु दृष्टान्तोपादानम् । न च मुख्येक्षणसंभवे गौणपरिप्रह-सम्भवः । तेजःप्रभृतिष्वपि न गौणमीक्षणम् , तेजआदिशब्दानां तेजःप्रभृतिश्ररिकस्यान्तर्यामिणो वाचकत्वादिति परमेव ब्रह्म जगत्कारण-वादिवेदान्तवेद्यम् — इति ॥

सूत्रार्थः—ईक्षतेरिति ईक्षतिधात्वर्थः ईक्षणम् । शब्दः प्रमाणं यस्य न भवति तत् अशब्दं परोक्तम्।नुमानिकं प्रधानम् ॥

'सदेव सोम्येदम् ' इति जगत्कारणतया प्रतिपादितान्वयिनः ईक्षण-व्यापाराकाचेतनभशब्दं तत्; अपि तु सर्वज्ञ सत्यसङ्गरूपं ब्रह्मैव जगत्कारणमिति निश्चीयते—इति ॥५॥

#### (5) ஈகூத்யதிகரணம்.

'எத‰க் கேட்டால் கேட்கப்படாதது யாவும் கேட்கப் பட்டதாகுமோ' என்றது தொடக்கமான வாக்யத்திலே (ஸத் வித்பையிலே) ஜகத்காரணமாகச் சொல்லப்பட்டிருப்பது இங்கு அது யாது? ஸாங்கியர்கள் சொன்ன ப்ரக்ருதியா, அல்லது குறைவற்ற ஆனர்தமான ப்ரம்மமா என ஸம்சயம். பூர்வபக்ஷம் பிருக்ரு தியே அது என்றதாம். எனெனில், ப்ரதிஜ் ஞையும் த்ருஷ்டாந்தமும் சேர்ந்து அனுமான வடிவமுள்ள **வா**க் யத்திணுலே அந்த வஸ்து அறிவிக்கப்படிருப்பதால். அறிவதாலே எல்லாவற்றையு மறிர்ததாமென்ற முன் எடுத்த வாக்யத்தினுலே ப்பதினையைச் செய்து மண்கட்டி முதலான விருபிககப்படுகிற**தா.** த்ருஷ்டாக்தங்களேக் கொண்டு அது (பிரதிஜ்னையாவது யுக்தியினுல் ஸ்தாபிக்கப்படும் விஷயக்கை த்ருஷ்டாக்*க*மாவ*து* இன் ன தென வெளியிடுவது. உதாரணமாக==உபமானமாகக் காட்டப்படுமது.) கட்டி முதலியவற்றைக் கண்டு அவற்றின்படி அனுமானத்தாலே காரணமே இங்குள்ள வாக்யங்களாலும் அறு தியிடப்படும் சொல்லப்படுகிறதென நிச்சயிக்கப்படும். அதனுல் 'இவ்வுலகம் முன்பு ஸத்தாக இருந்தது' என இங்குச் சொன்ன 'ஸத்' அவ்வாறு அநுமானத்தாலறியப்படும் டிரகிருதியே என்பேதா யாம்.

அது அசேதாம்; அறிவற்றது. அதனுல், ரான் வெகு வாகக் கடவேனென்று அது பார்த்தது' என்கிற வாக்யத்திற் சொல்லப்பட்ட பார்வை — நோக்கு அசேதனத்திற்குப் பொருர் தாதே என்னவேண்டா**. இப்பார்வ**ையெனப்பட்ட**த**ை உண்மை யான பார்வையன்று; கௌணம். (அதாவது பார்வையை ஏறிட்டுச் சொன்னதாம். அல்லது பார்வையுடையதுபோ லாயிற்றென்றபடி. அதாவது அது வெகுவாக பார்த்ததென்றுல் வெகுவாக ஆகும் நிலேமைக்கு கெருங்கிற்று என்றபடி.) மேலே, 'தேஜஸ்ஸு பார்த்தது: ஜலம் பார்த்தது' என வோ தப்படுகிறது. தேஜஸ்ஸுக்கும் ஜலத்திற்கும் பார்க் கும் சக்தி யுண்டோ? அவற்றேடுகூட ஓதப்பட்டதாலும் இப் **பார்வை** அதாவது கோக்கு கௌணமென்னல் வேண்டும். இவ் வாறு பூர்வபகு,உம்

இனி ஸித்தாக்தம்—ஸத்தாகவே யிருக்கதென்ற காசண மாகக் கூறப்படும் வஸ்து 'நான் வெகுவாகக் கடவேன்' என்கிற ஸங்கல்ப்பம் அதில கடவேண்டி பிருப்பதால் அசேதகமான ப்ரக்ர்தியாகமாட்டாது. எல்லாவற்றி து மறிவும், தடைப்படாத ஸங்கல்ப்பமும், மற்றாம் உள்ள பாப்ரம்மமே பென இச்சயிக்கப் படுகிறது. இர்த வேதார்த வாக்யம் அநுமான வடிவமாக வமைர் தாள்ளதுமன்று;யுக்தி பின்னதெனக் கூறப்படவில்ஃபே. (அநா அதில் பிரதானமானது யுக்கிதானே. *மானவாக்*யமென்*ருல* த்ருஷ்டாந்தங்களேக் குறித்த தென்பது வேறென்றுக்காக வென்னலாம். ஒன்றை யறிர்தால எலலா மறிர்ததே யென்ற போது), ஒன்றையறிவது மற்றென்றை யறிவதாவதெங்ஙனம்? இது ஸம்ப்விக்காது என வாக்ஷேபத்தைப் பரிஹரிக்க வேண்டு மானுலும் திருஷ்டார்தம சொல்லப்படவேண்டுமே. பார்த்தது' எனப்பட்ட பார்வை யென்பதை தன நிலேயில கொள்ளாது அதற்கு வேறு கருத்தைக் கூறுவது தகுமோ? மேலே தேஜஸ்ஸும் ஜலமும் பார்த்ததாகச் சொன்னவிடமும் பாாவைபைப் பற்றினதன்று. தேஜஸ்ஸு, டு**கள**ணமான ஜலம் முதலியனவற்றைக் கூறும் சொற்களெலலாம அந்தநதப் பொருளே யுடலாக உடைய அந்தர்பாமியையே சொலவன• ஆகையால பரப்ரம்மமே இங்கு உரைக்கப்படுகிறது.

ஸூத்திரத்திற்குப் பொருள் இது---

ஈகூடிதோர்நாசப்தம். oமு கூடி தொக**ா**முழை. 1-1-5

(ஸத் என்னப்பட்டது) ப்ரக்ருதியன்று. (ஸங்கப்பமாம்) பார் வையுள்ளதாதலின். ஈக்ஷதே: என்பதற்கு பார்வை என்பது காரணமாக எனப் பொருள். அசப்தமென்பதற்கு பிரகிருதி என்றது பொருளாம்; அது அநுமானததிணுலே குடம் முதலிய வறற்றகு மண்கட்டியைப் போலே உலகத்திற்குக் காரணமாக ஸாதிக்கப்படுமாதலால, அது விஷயத்திலே சப்தம் —வேதம் முதலியன ப்ரமாணமல்லவாதலின். ஜகதகாரணமாக இங்குச் சொல்லப்பட்டதற்குச் சேருவதாக இருக்கும் பார்வை பென்ற குணத்தைக் கொண்டு இங்கு 'ஸத' என்றது அசேதக ப்ரதான மாகாதென்கிறேம். ஸர்வஜனுமுமாய் ஸத்யஸங்கல்ப்பமுமான ப்ரம்மமே ஜகத்காரணமெனத தெளிகை. (5)

### 5. Eekshatyadhikarana

This Adhikarana shows that Sad-Vidya of Chandogya refers only to Brahman and not to Moola Prakti.

Now, the text to be taken for examination is Sad Vidyā which contains the passage, Yenāṣrutam Ṣrutam Bhavati—"(when hearing It, you hear All; knowing it, you know All, etc)", and in which the root cause of the World is explained. Does this refer to the Moolā Prakṛti or to Brahman of the highest Bliss?

Opponent says, "It refers only to Moolaprakrti established by Sankhyas. How? In a syllogism the point to be proved is first stated, then the other items are taken to prove it. Here the text says, "If you know S'at, you know All, just as if any one knows the substance Mud, he knows all its transformations or products." It is seen that the first portion of the above passage contains as a statement of the point to be proved and the example of Mud is stated next. Hence, the Opponent argues, the cause of the world stated here is what can be deduced through a Syllogism, i. e. by means of an Inference. Therefore, 'Sat' must be Moolaprakrii, as Kapila says.

The point against the above argument is, that Sat is stated to have a will in the passage, "It willed, I shall become many"; so it can not be Moola-prakti. This is met on the otherside by the fact that later on in the text in the case of other Achētanas (material things) such as, light, water the word 'will' is used. Hence the opponent says, the literal meaning of the word 'will' can not be taken here, but another meaning, i. c. a secondary sense.

Answer: In the passage Sadéva etc., the Sal referred to can not be an Achētana, for it is stated that it possesses Eekshana i. e., the desire to become many (There is here no room for applying the secondary or figurative meaning). As regards the first objection, the answer is; in a syllogism apart from statement of the proposition to be proved and the example, there must also be an element named Hetu, (1 e. statement of the reason,) between the said two, and that is wanting here. The example taken here is only for the purpose of resolving the doubt as to whether knowledge of one can lead to knowledge of many other things, and not as a help for Inference-As to the second objection the answer is By the word 'light' or 'water' is meant not the mere material light or water that we see, but that Sentient Being who is the in-dweller in them; in that case, the use of the word 'will' is apposite, and no resort to a secondary or figurative meaning is necessary.

The above fact is exposited in the following sootias.

### FEKSHATER NASABDAM (1-1-5.)

What is meant by the word Sat is not Asabda. (Moclaprakrii) because, it is said that the Sat has a 'will' and that must refer only to a Sentient Being

[Note: Asabdam means Moolapraketi, because it is stated by Kapila as deducible from Inference अनुमान (Anumāna) and so शब्द Sabda i. e. Şastra is not an authority. Hence it is called Asabda. Besides, Badarāyaṇa uses for Moolapraketi, other words like आनुमानिकम; अनुमानम, सार्तम, Anumānikam, Anumānam and Smartam.]

### GAUNASCHIT NA ATMA SABDAT (1-1-6)

If the Subsidiary meaning is pressed, we say No because of the use of the word Atman.

If it is said that the word aikshata in the above passage is used in a secondary sense as in the passages "the light willed" and "the water willed" it is not correct, because, the word Sat in the context is said to be Atman as in aitadatmyam etc., meaning thereby that "the whole has 'Sat' as Ātman; that is not perishable; that is Ātman." From this, it is clear that Sat is the Ātman of Tējas and of Ap also and the said two words must mean the Brahman within the light and water and having them as His body. (6)

इतश्च सच्छठामिहितं न प्रधानम् । अपि तु परमेव ब्रह्मः

## तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात् १-१-७.

"तत्त्वमिस " इति मढात्मकतया प्रत्यगात्मानुसन्धानिष्ठस्य 'तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोध्ये अथ सम्पत्भये " इति मोक्षोप-देशात् तत्कारणं परमेव ब्रह्म ॥७॥

தர்நிஷ்ட்டஸ்ய மோக்ஷோபதேசாத்.

தளிஷ்ஸ், சொக்ஷொவசெமாக 1—1—7

அதில் நிலயுற்றவனுக்கு மோக்ஷத்தைச் சொல்லுவதால்.

'அது நீயே' என்றபடி இந்த ஸைததைத் தனக்கு ஆத்மா வாக உபாஸனம் செய்கிறவனுக்கு, 'சரீரம கிடுமளவே தாமதம்; பிறகு பேறே பெறுவன்' என்று மோக்ஷத்தைச்சொல வதால் மோக்ஷத்திற்குக் காரணமான பரப்ரம்மமே 'இதுவாம்.(7)

From the following reason also it is clear that Sat is not Pradhana, but Brahman.

### TANNISHTHASYA MÖKSHOPADËSAT: (I-I-7)

"Because the attainment of Moksha by one who meditates on Sat is taught.

Tat means the thing spoken of above; that is Sat-. Tannishthasya= to the person who contemplates on it.  $M\bar{o}ksh\bar{o}pad\bar{e}sat$ = because  $M\bar{o}ksha$  is taught or indicated".

In the passage 'Tat Twam Asi' indicating Sat by Tat, it is stated that a persn should meditate on the Supreme Being (Sat) as the in-dweller of Pratyagātman (Jeevātman).

This is clear from the continuing passage in Chāndōgya "To a person who meditates on the Supreme Being, Sat as in-dweller of Pratyagātman to attain Mōksha (Release), the delay to attain Sat is only till such time as he is not free from his material body; soon afterwards, he will obtain it."—

## हेयत्वावचानाच । १-१-८.

यदि प्रधानिहि कारणतया विवक्षितम् , तदा तस्य मोक्षविरोधित्वात् हेयत्वमुच्येत । न चोच्यते । अतश्च न प्रधानम् ॥८॥

ஹோயத்வாவசாாச்ச. ஹெயகூவாவ அ நா ஆ 1—1—8

#### (8) விடப்பட வேண்டுமெனவுரைக்காததாலும்.

ப்ரகிரு தி காரணமாகக் கருதப்பட்டிரு ந்தால், அது மோக்ஷத் திற்குப் பகையானதாலே விடப்படவேண்டியதாகச் சொல்லப் பட்டிருக்கவேண்டும். அவ்வாறு கூறப்படவில்ஃயே. (8)

The next following Sootra confirms this view.

#### HEYATVAVACHANAT CHA (I-I-8)

Also because it is not said that this Sat should be given up".

If it was intended to describe by the word Sat to mean Pradhāna, then as this Pradhāna is an obstruction to (or enemy of) Mōksha it ought to have been laid down that it should be given up; but it is not said so. Hence, what is meant by 'sat' is not Pradhāna.

(8)

## प्रातिज्ञाविरोधात् । १-१-९.

प्रधानवादे प्रतिज्ञा च विरुध्यते ('येनाश्रुतं श्रुतम् '' इति वक्ष्यमाणकारणविज्ञानेन चेतनाचेतनिमश्रक्रत्मनप्रपञ्चज्ञानं हि प्रतिज्ञातम् । चेतनांशं प्रति प्रधानस्याकारणत्वात् , तज्ज्ञानेन चेतनांशो न ज्ञायत इति न प्रधानं कारणम् ॥९॥

ப்ரதிஜ்ஞாவிரோதாத். ஆகிஜோனிரொயாக. 1—1—9 ப்ரதிஜ்ஞை முரண்படுமாதலின்.

'இதை யறிவதாலெல்லா மறியப்படும்' என்றது இங்கு ப்ரதிஜனை. எலலாமென்னப்பட்டது சேதாம் அசேதா மிரண்டும் கலந்த உலகு. இவற்றில சேதார்கள் விஷயத்திலே ப்ரகிருதியானது காரணமாகாமையாலே அதன் அறிவால் அவை அறியப்படுகிறன வலல. ஆனது பற்றி ப்ரக்ருதி இக்காரண மாகாது.

#### PRATIGNAVIRODHĀT: (1-1-9)

Because the view that Sat is Prakrti will conflict with (earlier) statement.

It has been stated that "When one is known all is known." By 'all' are denoted both *Chētana* and

Achētana. But by knowing Pṛadhāna one can not become the knower of Chētana, as Pradhāna can in no case be the cause of Chētana. (9)

## स्वार्ध्यात्। १-१-१०.

स्वमपीतो भवति .... सता सोम्य तदा संपन्नो भवति " इति जीवस्य सुषुप्तस्य स्वाप्ययश्चतेः । स्वकारणे ह्येप्ययः स्वाप्ययः । जीवं प्रति प्रधानस्थाकारणत्वात् स्वाप्यायश्चिति विरुध्यते । अतश्च न प्रधानम् ; अपि तु ब्रह्मेव ॥१०॥

ஸ்வாப்யயாத். வாவ, யாகூ. 1—1—10

'தன்னில் லய' மேனப்படும் உறக்கம்தன்னுலும்.

உறங்கினவனுடைய உறக்கத்தை ஸ்வாப்யமென்று உல கில் வழங்குவதை இங்கொருபடி நிரூபிக்கிறது வேதம். உறங்கும்போது (உள்ளிருக்குப்) ஸத்தினிடம் சேருகிறுன். தன்னிடம் லயிப்பதாலே 'தன்னில் லயம்' என்ற பொருள் கொண்ட ஸ்வாப்யம் உறக்கமாகிறதென்கிறது. தன்னில் லய மாவது தனக்குக் காரணமான ஆகாரமுள்ள வஸ்துவிலே தான் லயிப்பதே. சேதனன்தனக்கு ப்ரகிருதி காரணமாகாமை யால் இந்த வாக்யம் முரண்படும். ஆகையால் ஸத் என்பது ப்ரக்ரி யன்று; ப்ரம்மமே.

The next Sootra supplies a further reason.

### SWĀPYAYĀT · (1-1-10.)

On account of absorption in self.

By absorption in Himself is meant absorption when he is in the state of "causation." *Pradhāna* can in no case be the cause of *chetana*; and the absorption stated is opposed to the view that *Ṣat* is *Pradhāna*.

## गतिसामान्यात्। १-१-११.

इतरोपनिषद्गतिसामान्यादृंस्यां चृंपनिषदि न प्रधानं कारणं विवक्षितम्। इतरासु चृंपनिषद्मु- (यः सर्वज्ञः सर्ववित्....तसादेतद्ब्रह्म नाम रूपमत्त्रञ्च जायते", (पराऽस्य शक्तिविविधेव श्र्यते स्वाभाविकी ज्ञानवलिकया च ", स कारणं करणाधिपाधिपः ', आत्मिन खल्वरे विज्ञाते सर्वमिदं विदितम् ', तस्य ह वा एतस्य महतो भूतस्य निश्वसितमेतद्यहण्वेदः ', (पुरुष एवेदं सर्व यद्भृतं यच भव्यम् ', (तस्माद्भिराडजायत', (आत्मा वा इद-मेक एवाय आसीत्...स इमान् लोकानस्रजत', एको ह व नारायण आसीत ... स एकाकी न रमते ' इति सर्वज्ञः पुरुषोत्तम एव कारणतया प्रतिपाद चते । अस्याध्य तद्गतिसामान्यादेत्रापि स एव कारणतया प्रतिपाद नमर्हतीति च न प्रधानम् ॥११॥

கதிஸாமாக்யாத். அதிவாசா ந<sub>ி</sub>ரக 1—1—11 போக்கு ஒத்திருப்பதனுைம்.

மறிந்த புருஷோத்தமனே காரணமாகக் கூறப்பட்டுளன். அப் போக்கை யொத்தும் இங்கும் அவனே காரணமாகக் கூறப்படத் தகுப். ... ... ... ... (11)

### GATISAMANYAT: (1-1-11)

Because of reconciliation with the mode of statements (in other upanisheds.

Because the view now sought to be established is in accordance with trends in the passages of the other *Upanishads*, it follows that *Pradhāna* is not the cause. Such passages proclaim that He who is All Knower and All Powerfull is the Cause. For example,

- ("सर्वज्ञः सर्ववित्" Sarvagña: Sarvavit etc. etc.) 'From Him who is All-Knower or All-Pervasive Person spring Prakṛti, Nāma, Roopa and Prithivi, i. e. all Names, forms and worlds.
- 'He is also said to possess all powers, knowledge, Might and activities of various and of the highest kinds, which are also natural to him.'
- 'He is also the Primevel Cause, and the Lord of the Jeevatmans lords of the Karanas i.e. organs.'
- 'Oh Maitrēyi!, when Atman is known, all this becomes known."
- 'All Vēdas and the whole Universe are nothing but the breath of this great *Bhoota* (*Brahman*);" (that means they came out without any effort on his part)
- .....'All things Past, Present and Future are but He.'
  - 'From Him was born Virāt i.e. Brahmānda'
- 'Before the beginning of this world it was as only one  $\overline{A}tman$ .—That  $\overline{A}tman$  created all this world"

'Only one Narayana existed'

'He, being alone, was not satisfied.'

Therefore, from the above passages, it is clear that the present *Upanishad*, i. e., *Sadvidya* in *chāndōgya* also is to refer only to *Brahman*.

श्रुतत्वाच । १-१-१२.

श्रुतमेव बस्यामुपनिषदि आत्मन एवेदं सर्वम् इति । अतश्र सदेव सोम्प इत्यादिजगत्कारणवादिवेदान्तवेद्यं न प्रधानम् ; सर्वजं सत्यसङ्करुं परमेव ब्रह्मेति स्थितम् ॥१२॥

इति ईक्षत्यधिकरणम् ॥५॥

ச்ருதத்வாச்ச. மு - த தா அ. 1—1—12

ஓதப்பட் டேயிருப்பதாலும்.

இவ்வுபங்ஷைத்திலேயே (பூமவித்பையில) 'ஆத்மானினின்றே எல்லாம் ' என்று சொலலப்பட்டதே. (12)

ஆகையால் எத்வித்யையிற சொன்ன ஜகத்காசணமான த ப்சகிருதியன்று. எல்லாமறிந்ததும், இடரற்ற ஸங்கலப்பமு முடைய ப்சம்மமே யென்றதாயிற்று.

### SRUTATVATCHA (I-I-12.)

"And as (in this Upanishad also) it is so said "

In Chandogya itself in  $Bhooma\ Vidya$ , a passage occurs, meaning: "From  $\overline{A}tman$  come all things."

Therefore the Sadvidyā beginning with Sadēva Sōmya, can not refer to Pradhāna, but only to Brahman, as the Primaevel Cause of all universe.

## (६) आनन्दमयोऽभ्यामात् । १-१-१३.

तैत्तिरीयके— 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशसंभूतः ' इति प्रकृत्य 'तस्माद्वा एतस्माद्विज्ञानमयात् । अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमयः ' इत्यत्र जगत्कारणतयाऽवगत आनन्दमयः किं प्रत्यगात्मा ? उत परमा-त्मेति संशयः । प्रत्यगात्मेति पूर्वः पक्षः । कृतः ? नस्येष एव शारीर आत्मा ' इति आनन्दमयस्य शारीरत्वश्रवणात् । शारीरो हि शरीरसम्बन्धी । स च प्रत्यगात्मेव । तस्य चेतनत्वेनैक्षापूर्विका च सृष्टिक्षपद्यत इति ।

राद्धान्तस्तु— (स्मिपाऽऽनन्दस्य मीमांसा भवति " इत्यारभ्य, 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह। आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् " इति निरतिशयदशाशिरम्को इस्यम्यमान आनन्दः प्रत्यगात्मनोऽर्थान्तर-भृतस्य परस्यैव ब्रह्मण हित निश्चीयते। शारीरात्मत्वञ्च परमात्मन एव। तिसाद्वा एतस्मादात्मन आकाश्चरसंभृतः " इत्यक्तिशादिजगत्कारणतया व्यात्मयस्य शारीर आत्मेति प्रतीयते; आत्मान्तरानिर्देशात्। श्रुत्यन्तरेषु पृथिव्यक्षरादीनां शरीरत्वं परमात्मन आत्मत्वञ्च श्रुयते— (यस्य पृथिवी शरीरम् ", "एष सर्वमृतान्तरात्माऽपहतपाप्मा दिव्यो देव एको नारायणः " इति । अन्नमयस्यात्मैव प्राणमयादिषु (तस्येष एव शारीर-आत्मा यः पूर्वस्य " इत्यनुकृष्यत इति प्रत्यगात्मनो विज्ञानमयस्य च स एव शारीर आत्मा। आनन्दमये तु (तस्येष एव शारीर आत्मा। यः पूर्वस्य " इति निर्देशः, आनन्दमयस्य नन्यात्मत्वप्रदर्शनार्थः। अतौ जगतकारणतया निर्दिष्ट आनन्दमयः परमात्मै ति ॥

स्त्रार्थस्तु—आनन्दमयशब्दनिर्दिष्टः आकाशादिजगहकारणभूतः प्रस्य-गात्मनोर्थान्तरभूतः परमारमा। कुतः ? तस्यानन्दस्य निरितश्यप्रतीतिबलात्। सि एको मानुष आनन्दः।, ते ये शतम्? इत्याद्यभ्यासात्, तस्य च प्रत्यगारमन्प्रसंभावितस्य तदितिरिक्ते परमात्मन्येव संभवात्।।१३॥

### (6) ஆனந்தமயாதிகரணம்.

(அசேதாமே காரணமென்ற ஆக்ஷேபத்திற்குப் பிறகு சேதாமே காரணமென்ற ஆக்ஷேபம பிறக்க அது பரிஹரிக்கப் படுகிறது.)

தைத்திரீயத்திலே, 'அந்த இத்தகைய (ப்ரஹ்ம' மென்று தொடங்கப்பெற்று, 'ஸத்யப் ஐ்ஞானம' என்றவாறு வர்ணிக்கப் பட்ட) ஆத்மாவினிடமிருந்து ஆகாயம் உண்டாயிற்று' என்று தொடங்கி ஓதப்படுகின்ற 'அந்த இத்ககைய விஜ்ஞானமய மென நைக்காட்டிலும் வேருய் ஸூக்ஃமமான ஆத்மா ஆனந்த மயன்' என்ற வாக்யத்திலே ஜகத்காரணமாக வறியப்படும் ஆனந்தமயன் ஜீவதை, பரமாத்மாவாவென ஸம்சயம்.

ஜீவனென்ற பூர்வபக்ஷபாம். எனெனில், 'அதற்கு இதே சாரீசமான ஆத்மா ' என்று ஆனர்தமயனுக்கு சாரீரத்வம் ஓதப்பட்டதாதலின். சாரீரனென்பதற்கு சரீரமுடையவனெனப் பொருள். சரீரமுடையவன் ஜீவனே. (முன் அசேத்நமான ப்ரக்ருதியானது காரணமாகமாட்டா தென்றேம். அதற்கு ஸங்கல்பிக்கும் தன்மை மிலஃயாகையாலே ஸங்கல்ப்பித்து ஸ்ருஷ்டிப்பதென்பது கடாதென்று.) ஜீவனுக்கோவென்றுல் சைதன்யமிருப்பதாலே ஸங்கல்ப்பித்து ஸ்ருஷ்டிப்பசென்பது பொருர்தைகின்றது என்னலாம்.

வித்தார்தமாவது—'ஆனர்தத்தைப் பற்றிய விசாரம் இவ் வாருகும் 'என்று தொடங்கி, 'சொற்கள் (யாவும்) அடைய முடியாமே மனததுடன்கூட எதினின்று திரும்பிவிடுகின் றனவோ, அப்படிப்பட்டதாக ப்ரம்ம்த்தின் ஆனர்தத்தை யறிர்தவன் ' என்று இதற்கு மேற்பட்டதொன்றில்லே யென்ற வீலயிலே முடிப்பதாகப் பெருக்கப்படும் ஆனர்தமான ஏ ஜீவணக்காட்டிறும் வேருய் பரமான ப்ரம்மத்திற்கே என அறுதியிடப்படுகிறது.

சாரீராத்மா என்றதும் பரமாத்ராவுக் கேயாம். எவ்வா றெனில், கீழே அன்னமயத்திற்கு சாரீராத்மாவானது எதென் ருராயும்போது, அதற்கு முன், 'ஆத்மானினிடமிருர்து ஆகாயம் பிறந்தது ' என்றதினின்ற ஆகாயம் முதலான உலகத்திற்குக் காரணமாக அறியப்பட்ட ஆத்மாவே எனவேற்படுகிறது. வேறு ஆத்மா குறிக்கப்படவில்ஃமே வேறு வேதங்களிலும், ப்ருதிவி கொடங்கி அக்ஷாமென்ற மூலப்ரகிரு தியின் பிரிவு வரையிலான எல்லாம் சரீரம் என்றும், பரமாத்மா அவற்றின் ஆத்மாவென் றாம் ஓதப்படுகிறது, 'எவனுக்கு ப்ருதிவி' சுரீரமோ' என்றா தொடங்கி, 'இவனே ஸர்வப்பாணிகளுக்கும் உள்ளேயிருக்கும் ஆத்மா; பாபங்களே கெருங்காதபடி செய்கிறவன், பாமபதத்தில இருப்பவன்; தேவன், ஒருவன், நாராயணன்' என்றவாறு. இப் படி அன்னமயத்திற்கு சாரீராத்மாவான பரமாத்மாவே இங்கு ப்ராணமயம் முதலானவற்றிற்கும் ஆத்மாவாகக் கொண்டுவரப் படுகிறுன், 'முன்வஸ் அவுக்கு சாரீராக்மாவே இதற்கும் சாரீ *ரா த*மா' எ**ன்**கிற வாக்கியத்திரைலே. ஆகையால் ப்ராணமய மகோமய விஜ்ஞானமயங்களுக்கு அவனே ஆக்மா. (ஆகுல் ஆனக்தமயனேச் சொன்னபிறகுகூட இவனுக்கும் முன் சொன் னதே சாரீராத்மா' என்று சொல்லப்பட்டிருக்கிறதே. அதைைல் 'ஆனந்தமயன் என்பது முன்சொன்ன பரமாத்மாவுக்கு உட் பட்டதொன்று; பரமாத்மாவன்று' என நிணேக்கவேண்டா.) அன்னமயம் முதலானவற்றிற்கு ஆக்மாவான பரமாக்மாவே ஆனர் தயயனுக்கு மாத்மாவென்றுல் (முன்சொன்னபடி பேரா னர்தமுற்றது பரப்ரம்ம மெனவும் தெளிர்தால்) தனக்குத் தானே ஆத்மா என்று சொன்னபடியாம். அதனுல் தனக்கு மேம்பட்டதோர் ஆத்மா இல்லே யென்றறிவித்ததாம். ஆகை யால் ஜகத்காரணமாகச் சொல்லப்பட்ட ஆனர்தமயன் (சேதா னென்ற ஜீவ**ணக்காட்**டி அம் வேறுன) பரமாக்மாவே.

ஸூத்ரத்தின் அர்த்தமாவது—

ஆநந்தமயோப்யாஸாத். சூ\_ந்தூசபோ 2 ஹீ வை சு. 1—1—13 ஆனந்தமயன் (பரப்ரம்மமே; ஜீவனல்லன்) பெருக்கப்பட்டதால்.

ஆனர்தமய சப்தத்திற்குப் பொருளாயிருப்பது ஆகாயம் முதலான உலகுக்குக் காரணமாய் ஜீவனேக்காட்டிலும் வேருன பரமாத்மா; ஏனெனில், அவ்வானர்தத்திற்குக் குறைவற்ற உயர்ச்சி தெரியவருவதால். 'அது ஒர் மனுஷ்யானர்தம். அது. நூறுகொண்டது கர்தர்வானர்தம் ' என்றவாறு மேன்மேல் ஆனர்தம் பெருக்கப்பட்டதால்; ஜீவனிடத்தில் கூடாத அவ் வானர்தம் பரமாத்மாவிற்கே கடுமாகையால்.

### Ānandamayādhikaraņa 6.

[In the earlier (previous) Adhikarana it has been found that Achētana or non-sentient thing can not be the World-cause. Now comes the refutation of the objection that Jeeva may be the World-cause.]

The text taken up here for discussion is  $\overline{A}$  nanda-valli, where occurs, in the beginning, a passage meaning 'Akasa etc. came from Atman,' and then in the middle, "Other than and distinct from  $Vig\overline{n}$  and amaya is that  $\overline{A}$ tman spoken of as  $\overline{A}$ nandamaya.'

The opponent says that this Anandamaya is Jeeva because it is said therein that He is Sareera Atman, i. e., Atman having a body. A body can be referred to only in respect of a Jeevatman; and the argument already advanced in the previous Adhikarana that because Brahman 'wills' to create, it does an act incompatable with achētana,' does not apply here, because any chētana can 'will'. Hence why not the World cause be any Jeeva?

Reply:—The text starts by saying that it is an investigation about the Ananda, and starting from Manushya-ananda it states various Anandas up to Brahma-ananda each being described as being hundred-fold of the earlier one; it ends by the declaration that "Words along with Mind turn away from the Ananda of Brahman, (defeated) not being able to reach it; the person who realises such Ananda is freed from all fear (of births and deaths)." The above multi-folded Highest Bliss with nothing

higher than that can exist only in a Being other than Ieevatman.

Reference to a body in connection with Atman may be easily explained as follows: The text says that out of Atman came Akāsa and out of Akāsa came Vāyu etc., to the end that Purusha (material body) came from Anna or food. It follows from this fact that the prime cause of all the above is Atman (soul), that all these must be taken to be bodies of the Atman. Besides, not only in this passage, but also in passages in other Upanishads the same idea occurs in more explicit terms. In Subāla Upanishad it is said, "All things beginning with this Earth are His bodies and He is their Atman; again, "This Atman is the shining Nārāyaṇa who is free of all blemishes, and resident in the celestial Abode.

Besides, this Atman which is said to be the soul of the material body is described as the soul of Prāṇamaya, Manōmaya and Vignānamaya also. Hence, all these are bodies of that Ānandamayā. Hence to call Him as Ṣāreera is not improper.

Further objection may be raised to the effect that this  $\overline{A}$ nandamaya can not be final, for in the passage at the end, it is said that even above this  $\overline{A}$ nandamaya there is another Atman who is the  $\overline{A}$ tman of all the previous things. But that is not so. The  $\overline{S}$ ruti, by means of that passage, wanted to point out only that this  $\overline{A}$ nandamaya is the soul of Himself i.e. there is no other and higher  $\overline{A}$ tman. Such statements are found elsewhere also—"The Lord of World: Controller or Lord of Himself also.", "He stands firmly in His own glory."

The meaning of the Sootra is as follows:---

#### ANANDAMAYOBHYĀSĀT (1-1-13)

What is spoken of as the Anandamaya is Brahman (not jeeva) because of its multifold Highest Bliss not ordinary Ananda)

## विकारशब्दान्नेति चेन्न प्राचुर्यात् १-१-१४.

"आनन्दमयः" इति विकारार्थान्मयट्च्छब्दात् न्यमिविकृतः परमात्मा। अस्य च विकारार्थत्वमेव युक्तम् ; "अन्नमयः" इति विकारोपक्रमादिति चेन्निः प्रत्यगात्मन्यपि, "न जायते ब्रियते वा" इत्यादिविकारप्रतिषेधात् प्राचु-र्याथ एवा्यं मयिकिति निश्चयात् । अस्मिश्चानन्दे, "यतो वाचो निवर्तन्ते" इति वक्ष्यमाणात् प्राचुर्याद्यमानन्दप्रचुरः परमात्मेव । न बनविधिकातिशय-रूपः प्रस्तानन्दः प्रत्यगात्मनि संभवति ॥१४॥

விகாரசப்தார்கேதி சேர்க ப்ராசுர்யாத்.

விகாமமுறு வெகி அடை வுர அ-வப சாக். 1—1—14

ஆனந்தமயத்தை விகாரமாக (கார்யமாக) அறிவிக்கும் சோல் இருக்கிறதே யென்னவேண்டா; அறிவிக்கப்பட்டது மிக்வாயிருக் கையே; விகாரமன்றுகையால்.

"ஆனர் தமய: என்றவிடத் திலே 'மய' என்பது விகா சத்தைச் சொல்வது. ஆக ஆனர் தத் தினின்று ஒருவி தமாக மாறிவர் தவ்ஸ் துவே ஆனர் தம்யனென்னப்படவேண்டும். பர மாத்மா விகாரமாகக்கூடியவனல்லன். மய என்பது இங்கே 'விகாரமானது' என்ற பொருளேச் சொல்வது கீழே 'அன்னமய:' என்ற தொடக்கத் திலேயே தெரியலானதே. உண்ணும் அன்னத் தின் விகாரம் தானே உடல்'' என்னவேண்டா. ஜீவா தமாவும், 'பிறக்கிறவனல்லன், இறக்கிறவனல்லன்' என்று விகாரமாகாத வணுகவே சொல்லப்பட்டிருப்பதால இங்கே விகாரமென்ற பொருள் யாருக்கும் பொருக்தாததால் 'மய' என்பது மிகவா யிருத்தல் (ப்ராசுர்யம்) என்ற பொருளில் வந்ததென அறுதி பிடப்படும். இந்த ஆனந்தம மிகவாயிருப்பது, ' எதினின்றை சொற்களெல்லாம் மனத்துடன் திரும்பிவிடுகின்றனவோ' என மேலே விவரிக்கப்படுகிறது. ஆதலால் ஆனந்தமயனென்னப்படு கிறவன் ஆனந்தம் நிறைந்தவனே; பரமாத்மாவே. உயர்வற உயர்நலம் இது ஜீவாத்மாவுக்குக் கூடாததாம்.

### VIKĀRASABDAT NA ITI CHET NA PRACHURYĀT · (1-1-14)

If it is argued that there is the word which denotes an effect, no, because it denotes only abundance.

If it is said that the word Anandamaya means Ananda Vikāra (manifestation of Ananda) just as where Body is to be Annamaya it has to be taken to mean that Body is the manifestation of Anna or Food. and hence Brahman can not be Anandamaya (because Brahman can not be any manifestation), the answer is, 'No; because, the suffix Maya does not indicate means abundance or "Copiousness." Vikāra, but It is only to explain this meaning of abundance or copiousness, that the Ananda Meemamsa, i.e., investigation into Ananda was later started. Besides, if the suffix 'Maya' is said to mean Vikāra or manifesation, it can not apply even to Jeevatman, for, it is said of Jeevatman, "He is not born, nor does he perish." The fact of 'no birth' shows that there can be no manifestation.

## तद्वेतुव्यपदेशाच । १-१-१५.

"एष ह्येवानन्दयाति" (इति जीवान् प्रति आनन्दयितृत्वव्यपदेशाद्यं परमात्मैव ।।१५॥

தத்தேதுவ்பதேசாச்ச. தை துவைவிய வேடியாகு. 1—1—15.

ஆனந்தத்திற்குக் காரணமாகவும் கூறப்படுவதால்.

' இவனே யல்லனே ஆனர்தப்படுத்துகிறுன்' என்று ஜீவர் களுக்கு ஆனர்தத்தை விளேவிப்பதாக ஒதினதால் ஆனர்த மயன் பரமாத்மாவே. The next sootra gives a further reason.

#### TAT HFTUVYAPADESAT CI[A:[1 1-15]

["Anandamaya is Para Atman]" because He is declared as the Prime cause of Ananda in others.—

In the passage "Esha Hi Anandayati" what is stated is, "He gives Ananda to others."

मान्त्रवर्णिकमेव चा गीयते। १-१-१६.

"सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मं" (इति मन्त्रवर्णोदितं ब्रह्मव, ("तस्माद्वा एतस्मादात्मनः" (इत्यारभ्य, ("आनन्दसयः" इति च गीयते । ततश्चानन्दमयां ब्रह्म ॥१६॥

மாந்த்ரவர்ணிகமேவ சகீயதே. உதை வணி ஆக வை அ நீய தொகி 1-1-16 மந்த்ரத்தில் முன் ஓதப்பட்டதே உரைக்கப்படுகின்றதே;

'ஸைத்யமும் ஜ்ஞானமும முடிவற்றதுமான ப்பமமம்' என்ற முன் மட்தரத்திலுள்ள சொற்களால சொலைப்பட்ட ப்பம்ம மமே, '' முதலில் தொடங்கப்பட்டு மடுதிரத்திலும் னினக்கப் பட்ட ஆதமாவினிடமிருந்து'' என்றது தொடக்கமாக (ஆனந் தமய பர்யாயத்திலே) ஆனந்தமயனென்று உரைக்கப்பட் டுள்ளது. ஆகையாலும் ஆனந்கமாம் ப்ரமமமே

A Still further reason is given——

### MANTRA VARNIKAM EVA CHA GEEYATÉ [1 1 16]

The same Brahman, referred to in the Mantra, as "Satyam gnanam Anantam Brahma" is the very thing referred to as Atman in the passage beginning with ("Tasmat Vai Etasmat") and ending with ("Anandamaya").

प्रत्यगात्मनः परिशुद्धं स्वरूपं मन्त्रवर्णोदितमित्याशङ्कचाह—

## नेतरोऽनुपपत्तेः । १-१-१७.

परसाद्रह्मणः इतरः प्रत्यगात्मा न मन्त्रवर्णोदितः; तस्य, "विप-श्चिता त्रह्मणा " इति विपश्चित्त्वानुपपत्तेः । विविधं पश्यिचित्त्वं हि विप-श्चित्त्वम् । तच्च, "सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायेय", इत्यादिवाक्योदित-निरुपाधिकवहुभवनसङ्गल्परूपं सर्वज्ञत्वम् । तत्तु प्रत्यगात्मनः परिशुद्ध-स्यापि न संभवति, "जगद्व्यापारवर्जु प्रकरणादसंनिहितत्वाच" इति वक्ष्यमाणत्वात् । अतः परं ब्रह्मैव मान्त्रणिकम् ॥१०॥

' ஜீவாத்மாவின் சுத்தமான சுயரூபமே மந்த்ரத்தில் விளக் கப்பட்டதாகும்' என்று வினு எழு உரைக்கி*ரு*ர்—

நேதரோ**ுநுபபத்தே:. தெ***தலொ***ு ந**ுவைவி**து: 1**—1—17

ஜீவனன்று; கூடாதாதலின்.

பரப்ரம்மத்தைக்காட்டிலும் வேருன ஜீவன் மக்த்ரத்தில் விளக்கப்பட்டுள்ளானல்லன் ; அவனுக்கு (அந்த மேந்த்ரத்தில்) ' விபச்சித்தான ப்ரம்மத்துடன் ' என்று கூறப்பட்ட விபச் சித்தன்மை கூடாதாகையால. விபச்சித்தன்மையாவது விதததையும் பார்க்கும ஜ்ஞானத்தைப் பெற்றிருக்கை. தானும், மேலே, ' நான் (ப்ரபஞ்சமாய்) வெகுவாகக்கடவேன்; (அதற்காக) ஸமஷ்டியாகவும் பிறக்கக்கடவேன் என்று அவன் ஸங்கல்ப்பித்தான்' என்று விவரிக்கப்படுகிறதும், வெகுவாவ தைப் பற்றிபதுமான (கர்மாதீனமன்றி வரும்) ஸங்கல்ப்பத் தையுடைமையாய் ஸர்வமுமறிர்திருக்கையாம். இர்த குணம் சுத்தமான ஜீவாத்மாவுக்குழ் கூடாதது; '(ஜீவாத்மாவுக்குப் பரமாத்மாவுடன் ஒப்புமை) உலகஸ்ருஷ்டி முதலிய விபாபாரங் கள் நீங்கலாகவாட்; அவை ஈச்வரீணக் கூறுமிடங்களி லுள்ள வையானதால். ஜீவனுக்கு அங்கு ப்ரஸ்தாவமில்ஃயோகையால்" என்று மேலே கூறப்படுவதால். ஆகையால் மர்த்ரத்தில் விளக் கப்பட்டது ப்ரம்மமேயாம்.

To dispel the doubt raised by the opponent as to why the Brahman referred to in the *Mantra* should not be *Mukta Atman*, The *Sootrakāra* says—

#### NETARONUPAPATTE (1-1-17)

He is not the other [" jeevo] because of inapropriateness.

It is said of Brahman (in that Mantra) as Vipaschit i. e., Vividham Pasyat, i.e., a person who has Eekshana=the desire or the will to create the worlds of many varieties and to become such worlds Himself. That power or knowledge can not be said to exist even in a Mukta Atman (Released Soul) This matter will be explained later on in Jagad-Vyāpāra Varja-Adhikarana (4-4-6).

## भेदव्यपदेशाच । १-१-१८.

"भीषासाद्वातः पवते" हित्यादिना अग्निवायुसूर्यादिजीवर्वगस्यानन्द-मयात् प्रशासितुः, प्रशासितव्यत्वेन भेदो व्यपदिश्यते । अत्रश्चानन्दमयः परमात्मेति ॥ योजनान्तरम्— तिसाद्वा एतस्माद्विज्ञानमयात् । अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमयः" हिति विज्ञानमयाज्ञीवाद्यानन्दमयस्य भेदो व्यपदिश्यते । विज्ञानमयो हि जीव एवः न बुद्धिमात्रम्, मयदूच्छुतेः । अत्रश्चानन्दमयः पर-मात्मा ॥१८॥

> பேதவ்யபதேசாச்ச. ஹெ. வி. 1-1-18 வேறுபாட்டை விளக்கியுள்ளதாலும்.

'இவனிடம் அஞ்சிக் காற்று வீசுகிறது' என்று தொடங்கி அக்கி, வாயு, ஸூர்யன் முதலான ஜீவர்களின் திரளுக்கு, ஆள் கின்ற ஆனர்தமயனேக்காட்டிலும் ஆளப்படுகின்றமையைக் கொண்டு வேறுபாடு விளக்கப்படுகிறது. ஆகையாலும் ஆனர்த மயன் பரமாத்மா. (வேறு உரையுமாம்). 'மரோமயனுக்கு மேற்பட்டவஞய் ஒர் அவயவியாக வர்ணிக்கப்பட்ட விஜ்ஞானம யணேக்காட்டி லும் வேருய் ஸூக்ஃமமாயுள்ள ஆத்மா ஆனந்த மயன் ' என்று விஜ்ஞானமயமெனப்படும் ஜீவவர்க்கத்தை விட வேறுபாடு கூறப்பட்டதே. விஜ்ஞானமயமென்றது புத்திமட்டு மன்று; ஜீவனே; 'மய:' என்ற சொல் உள்ளதால். ஆகை யினுலும் ஆனந்தமயன் பரமாத்மாவே.

#### BHEDA VYAPADESAT CHA: (1-1-18)

Also because the otherness or distinctness is clearly declared.

It is said that all deities  $V\bar{a}yu$ , Sun, Agni etc. are performing their duties for fear of Him (Anandamaya). Besides, even in the beginning of the Upanishad, the distinctness of Atman, Anandamaya from Vigñanamaya (Jeevatman) is made clear. (Vigñanamayat, Anyōntara Atma). Here Vigñanamaya means Jeeva and not mere knowledge (or Buddhi), otherwise, the suffix maya will be superfluous. Thus, the distinctness is clearly declared.

## कामाच नातुमानापेक्षा । १-१-१९.

("सोऽकामयत" इत्यारम्य ('इदं सर्वमस्जत्त") इति कामादेव जग-त्सग्रिवणात् अंस्थानन्दमयस्य जगत्सर्गे नान्तुमानगम्यप्रकृत्यपेक्षा प्रतीयते । प्रत्यगात्मनी यस्य कस्यचिद्पि सर्गे प्रकृत्यपेक्षास्ति । अत्रश्चीयं प्रत्य-गात्मनोऽन्यः परमात्मा ॥१९॥

காமாச்ச நாநுமாநாபேக்ஷா. காசா இது நா ந-சா நாவெக்ஷா 1-1-19 ஸங்கல்ப்பத்தினுலே ஸ்ருஷ்டி செய்யுமிவனுக்கு ப்ரக்ருதியின் ஸஹாயமும் வேண்டுவதில்லே.

' அவன் ஸங்கல்ப்பித்தான்' என்ற தொடங்கி, ' இதை யெல்லாம் நிருமித்தான்' என்ற ஸங்கல்ப்பமாத்திரத்திைலே உலகினே ஸ்ருஷ்டிப்பதாக ஒதியிருப்பதால் இந்த ஆனந்தமய துக்கு உலகத்தை நிருமிப்பதற்கு (தேஹம் இந்த்ரியம் என்றுற் போல் கருவியாயுள்ள) ப்ரக்ரு வேண்டுமென்று நினேப்பதற் கில்ஃ. ஜீவாத்மா யாராயினும் சரி, ஸ்ருஷ்டி செய்வதற்கு அத்தகைய ப்ரக்ரு இ வேண்டியதாகவுளது. ஆகையாலும் இவன் ஜீவணக்காட்டிலும் வேறுன பாமாத்மா. (ஸூத்ரத்தில் அநுமாந என்ற சொல அதுமாநப்ரமாணததாலே கபிலாதிகளா லறியப்பட்டுள்ள ப்ரகிரு தியென்ற காரணவஸ் துவைக் கூறும். அதன் கார்யங்களான தேஹா திகீனக் கொள்வது இங்கு).

#### KAMAT CHA NA ANUMANAPEKSHA: [1-1-19]

And from the will alone, no requirement of any material help.

Anandamaya is Paramatman because He brings into existence the world by means of His mere will, without the help of anything like Prakṛtı, i. e., material body etc., Such power is not possible in Jeevatman, for, he requires a body for anything. (Here Anumana means Prakṛtı matter=body, senses etc.)

# अस्मित्रस्य च तद्योगं शास्ति । १-१-२०.

"रसो वै सः। रसं होवायं रुब्ध्वानन्दी भवति",इति आस्मन्— आनन्दमये रसशब्दनिर्दिष्टे, अस्य अयंशब्दनिर्दिष्टस्य जीवस्य, तल्लाभा-दानन्दयोगं शास्ति शास्त्रम्। प्रत्यगात्मनो यल्लाभादीनन्द्योगः, स तस्मादन्यः परमात्मैवेत्यानन्दमयौ ब्रह्म॥२०॥

### इति आनन्दमयाधिकरणम् ॥६॥

அஸ்மிர் அஸ்ய ச தத்யோகம் சாஸ்தி. கூலினைவது அத்தெதிய மாஸ்டி. 1-1-20.

இவனிடத்தில் இவனுக்கு ஆனந்தம் உண்டாவதையும் ஓதுகின்றது.

ஆனந்தமானவனல்லனே அவன். ஆனந்தமானவன யடைந்தே இவன் ஆனந்தமுள்ளவனுகிறுன்' என்று இந்த சடைமெனப்படும் ஆனர் தமயனிடத் தில் இந்த ஜீவனுக்கு இவனே யடைந்ததால் ஆணர் தம் உண்டாவதை வேதம் ஒது கிறது. ஜீவாத் மாவுக்கு யாரை யடைவதால் ஆனர் தமுண்டாகின் றதோ, அவன் வேறு; ஆனர் தம் பெறுபவன் வேறு. ஆகையால் ஆனர் தமயன் பரமாத்மா. (20)

#### ASMIN ASYA CHA TADYOGAM SASTI: [ -1-20]

As it is taught that Jeeva obtains Bliss in Him,

Asmin=in the Anandamaya, Asya=to Jeeva, Tat Yōgam=obtaining of Ananda, Ṣastı=teaches,

From the passage also, "He (Anandamaya) is Bliss; after getting the Bliss, the devotee becomes blissful", it is clear that Anandamaya is other than jeevatman.

## (७) अन्तस्तद्धमांपदेशात्। १-१-२१.

छान्दोग्ये ("य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते '("य एषोऽन्तरक्षिणि पुरुषो दृश्यते" इत्यक्ष्यादित्य।धारतया श्रूयमाणः
पुरुषः किं जीवविशेषः उत परमपुरुष इति संशयः । (जीवविशेषः इति
पूर्वः पक्षः । कृतः ? सिशरीरत्वात् । शरीरसंयोगो हि! कर्मवश्यस्य
जीवस्य स्वकर्मफलभोगायेति । राद्धान्तस्तु— सि एष संवभ्यः पाप्मभ्य
उदितः (इत्यादिना अपहतपाप्मत्वपूर्वककामेशत्वोपदेशात् , तेषां
च जीवेष्वसम्भवात् , अयम्क्ष्यादित्याधारः पुरुषोत्तम एव । स्वासाधारणविलक्षणक्रपवन्त्वं च ज्ञानवलेश्वर्यादिकल्याणगुणवत् तस्य संभवति । श्रूयते च
तद्भूपस्यांप्राकृतत्वम् , "आदित्यवर्णे तमसस्तु पारे" इत्यादौ । स्त्रार्थस्तु—
आदित्याद्यन्तरश्रूयमाणः पुरुषः, परं ब्रह्म १ तदसाधारणापहतपाप्मत्वादिधर्मोपदेशात् ॥२१॥

#### அந்தரதிகரணம். (7)

(பொதுவாக, ஜீவாத்மாவைக்காட்டி அம் பரமாத்மா வேரு யிருக்கவேண்டுமென்று கீழே மொழியப்பெற்றது. நம்மைப் போன்ற ஜீவன் ஜகத்திற்குக் காரணமாகமாட்டிலனைஅம் மிகச் சிறந்த புண்யம ஷ்ரய்ந்த ஜீவன் அங்ஙுனமாகக்கூடும்.

Acc. No. 2024

ஆகவேயன்*ளே ஆதி*தயணயே பரமாதமாவாக வே**தம் ஙினே உ** திருப்பதென்ற கேள்வியை யாராய்வது மேல அதிகரணம்.)

சார்தோக்யத்திலே, 'யாவனிவன் ஆதித்யமண்டலத்தினுள் பொன்மேனியனை புருஷன் காணப்படுகின்றுன்', 'யாவ னெருவன் கண்ணினுள் புருஷன் காணப்படுகின்றுன்' என்று ஆதிதயனிலும் கண்ணிலும் இருப்பவனுக ஒதப்படுகின்ற புருடன் ஒருவித ஜீவனு, அல்லது வேறுன் பாம்புருஷனு என ஐயம் கிளர்கின்றது. ஜீவனேயென்றது பூர்வபக்ஷம். ஏன்' அழகிய மயிருடையவன்; கால்க்கம் வரையிலும் பொன்னுயிருப்பவன்; நீரிலே நீண்ட தண்டிலே கதிரவன கிரணங்கள் பட்டலர்ந்துள்ள தாமரைபோன்ற கண்களேயுடையவன்' என்றவாறு உடலே யுடையைவதை ஒதப்பட்டிருக்கிறு தெலின். உடவென்பது கர் மத்திற்குட்பட்ட ஜீவனுக்குத்தானே தன் வினேயின் பலினை யனுபவிப்பதற்காக வருவது என்றவாறும் அது.

வித்தார்தமாவது—' அததகைய இவன எலலாப் பாபங அண்டாதபடியுள்ளவஞய், • உத ٬ எனப்படுகிறுன். இஷ்*டங்க*ளுக் **் கீழ் மேல் உலகங்களுக்கும, அங்குள்ளாரின்** கும் தானே ஈசவாளுகிறுன்' என்று வினேயறறமையையும் விசேஷமாக ரச்வரனுயிருக்கின்றமையையும உபகேசித்திருப் பதால இவை ஜீவனுக்கு இருக்கக்கூடாவாகையால கண்ணி லும் சூரியனிலு மிருக்குமிவன் புருஷோத்தமனே. வி*னேப்பலனின் அணுபவத்*திற்கேற்பட்ட *தாகையாலே ாச்வ<sup>ர</sup>* எவவாறு கூடுமென்னவேணடா. அவனுக்கு னுக்கு அது த்ஞானம், பலம், ஐசவர்யம் முதலான கலயாணகுணங்கள் போலவே அவனுக்கே யாகக்கூடும ஒப்பற்ற திலய ரூபமும *இருக்க த தகு*ம். அவனுடைய உருவமரனது இர்த ப்ரக்ருதி பென்றதாலான ஜீவசரீரம் போலன்ற அப்ராக்ருதமாயிருப்ப தொன்றென்பது, ' சுமஸ்ஸு எனப்படும் மூலப்ரக்ருதியைக் கடந்த இடத்திலே சூரியணப்போல விளங்கும் திருமேனியை யுடைய மஹாபுருஷணே' என்றது போன்ற வாக்யஙகளில ஒதப் பெற்றுள்ளதே என்றதாம.

ஸூத்ரங்களுக்குப் பொருளாவது---

அந்தஸ்தத்தர்மோபதேசாத். கூதைலூ இ செருவ செ*மா கூ.* 1-1-21. உள்ளிருப்பவன் ப்ரமமமே

அதற்கேயாம் தர்மங்களேயுபதேசித்திருப்பதால்.

ஆதித்யனுக்கும் கண்ணுக்கும் உள்ளே இருப்பவகை ஓதப் பட்ட புருஷன் பரப்ரம்மமேயாவான். புண்யபாபங்களுக்கிட மாகாக தன்மை முதலான தர்மங்களே யுபதேசித்திருப்பதா லென்றபடி. (21)

#### Antaradhikaranam 7.

#### ANTASTADDHARMOPADES T: [1-1-21]

The Being said to exist inside the Sun and the Eye (is Brahman and not even an exalted Jeeva) because Its peculiar qualities are mentioned.

In the previous Adhikarana, it was shown that generally Jeeva cannot be the World-cause; now, is shown that not even an exalted Jeeva can be the World-cause.

The Opponent argues that in Chandogya, to the Being which is the World-cause, is ascribed a body with organs like in the case of a human being. Hence, Jagat Karana is a kind of Jeeva or human being. The text referred to is, "the Being (to be meditated upon) is the Purusha or human being seen with golden body inside the Sun." He is further described to possess golden moustache, golden hair; (his) whole body down and including the nails is golden. His eyes are like lotus full blown by sun's rays (Kapyāsam Pundareekam.) It is also said that the same Person or Being is to be seen inside the eye with same golden body, etc.

The question therefore is that since body is associated with a  $Jeev\overline{a}$  bound by Karman and he is

given the body to work out the fruits of his Karman the Being referred to above must be a Jeeva. True, the ordinary Jeeva has not the power to create the world; but since the Beinghere is one with the golden body, etc. he is not an ordinary Jeeva, but an exalted one, such as, the Sun in his mandala, who has acquired by his merit and Punya, the powers of creating the world.

Answer: The same Being is called 'ut' meaning that He is a person untouched by or unaffected by Papman (which here means the whole Karman as may be seen from the passage elsewhere S'ukrtam dushkrtam Sarvē Pāpmāna: Atō Nivartantē) He is also described as the "Lord of the Upper Worlds and of the Nether Worlds, and this Lordship must be natural to Him as may be deduced by the use of the name ut earlier. These qualities are inappropriate and not possible in the case of Jeeva (however exalted). Again, with regard to the mention of the human body, it is an established fact from the authorities that just in the same way as He is free from all blemishes, and full of virtuous qualities, He possesses also a wonderful body. This body cannot be a material body, for is said in Purushasookta (Adityavarnam Tamasas Tu Parē), "Beyond the Prakrti mandala, Being with body resplendent as the Sun". Hence the Being referred to must be Brahman only.

## भेदव्यपदेशाचान्यः । १-१-२२-

'य आदित्ये तिष्ठनादित्यादन्तरः" म्य आत्मिन तिष्ठनात्मनोऽन्तरः इत्यादिभिः जीवात् भेदव्यपदेशाच्यायं जीवादन्यः परमात्मैव ॥२२॥ इति अन्तरिधकरणम् ॥७॥ பேதவ்யபதேசாச்சாக்ய:. ஹெ.சிவை வெடிவரு வாட்குர். 1-1-22.

வேருகச் சோல்லப்பட்டதாலும் ஒரு ஜீவனுமாகான்.

' ஆதித்யனிடத்திலிருப்பவன், ஆதித்யணக்காட்டி அம் ஸூக்ஃமமானவன்;', 'ஜீவாத்மாவினிலிருப்பவன், ஜீவாத்மாவை விடு ஸூக்ஃமமானவன்' என்றவாறு ஜீவணேக்காட்டி அம் வேறு பட்டவகை அந்தர்யாமிப்ராம்மணத்திலோதப்பட்டிருப்பதா அம் ஆதித்யாதிஜீவர்களி அம் வேருன பரமாத்மாவே இவன்.(22)

#### BHEDA VYPADESACHĀNYA: [1-1-22]

#### Because distinctness is indicated,

For, in the texts Antaryīmi Brāhmaṇa in Brihadāraṇyaka it is said "Existing in the Sun and distinct from him", "Existing in all Jeevas and distinct from them". From this it is made clear that Brahman is distinct from the Sun or any other exalted Jeeva.

## (८) आकाशस्तिङ्गित्। १-१-२३-

छान्दोग्ये (अस्य लोकस्य का गतिरिति। आकाश इति होवाच सर्वाणि ह वा इमानि भ्तान्याकाशादेव समुत्पद्यन्ते आकाशं प्रत्यस्तं यन्ति' इत्यन्न आकाशशब्दनिर्दिष्टं जगत्कारणं, किं प्रसिद्धाकाशः । उत समस्त-चिदचिद्वस्तुविलक्षणं ब्रह्मेति संशयः । प्रसिद्धाकाशः – इति पूर्वः पक्षः । कितः ? आकाशशब्दस्य लोके तत्रैव व्युत्पत्तेः, 'यतो वा इमानि' इत्यादि-सामान्यलक्षणस्य, सदादिशब्दानामपि साधारणत्वेन आकाशादेव समुत्पद्यन्ते' इति विशेषे पर्यवसानात् । ईक्षणादयोऽपि आकाश एव जगत्कारणमिति निश्चिते सति,गौणा वर्णनीया इति । राद्धान्तस्तु ('सर्वाणि हवा इमानि भूतानि, इति प्रसिद्धवन्निर्देशात् , प्रसिद्धेश्वेक्षापूर्वकत्वात् चिद्विद्वस्तु-विलक्षणं सर्वज्ञं ब्रह्म आकाशशब्दनिर्दिष्टमिति ।

सूत्रार्थस्तु....आकाशशब्दनिर्दिष्टं परमेव ब्रह्म, प्रसिद्धवन्निर्दिश्य-मानात् जगत्कारणत्वादिसिङ्गात्।

### इति आकाशाधिकरणम् ॥८॥

### ஆகாசாதிகரணம். 8.

ஆகாசஸ்தல்லிங்காத். சூகாமாலூலி ் மாக. 1-1-23.

(சிறந்த ஸங்கற்பம், சிறந்த ஆனந்தம் முதலான விசேஷங் களேயுடைய சேதநாசேதநங்களுக்கு மேற்பட்ட ப்ரம்மமே ஐகத்காரணமென்னப்பட்டது கீழ். அசேதநமொன்றையே, அல்லது சேதநன் ஒருவணயே நோகச் சொல்றும் சொல்லால் உரைக்கப்பட்டுள்ளபோது வேறுகச் சொல்வது சேராதென்ற கேள்வியை இனி இப்பாதத்தில் நான்கு அதிகரணங்களாலே விலக்குகிறுர். அவற்றில் ஆகாசமென்கிற பெயரால விளங்கக் கூறப்பட்டுள்ளதை வேறென்னலாகாதென்ற ஆகேஷபத்திற்கு இங்கு ஸமாதானம்.

சார்தோக்யத்திலே ஸாமத்திற்கு ஆதாரமென்னவென்று கதியாகச் சொன்னபோது, விசாரிக்குமிடத்திலே பூமியை இந்தப் பூவுலகுக்குக் கதி யெது ' என்றா கேட்கப்பட்டவன் 'ஆகாசம் கதி' யென உரைத்தான். 'ஆகாயத்தினின்றே இர்த பூதங்களெல்லாம் உண்டாகின்றன. ஆகாயத்தில் கின்றன என்றவாறு அதற்குக் காரணங்களும் கூறப்பெற்றன. ஆகாசமென்கிற சொல் எல்லோருமறிந்துள்ள இவ் வானத்தைச் சொலவதா, அல்லது எல்லா சேதமாசேதநங்க ளிலும் வேருனதொரு ப்ரம்மததையா என ஸய்சயமுண்டா இவ்வானமே என்றது பூர்வபக்ஷம். துனெனிஷ்— உலகில் வியவஹாரத்தைக்கொண்டு இந்தச் சொலலுக்கு இதே பொருளாக ப்பாஸித்தியுள்ளது. தைத்திரியத்திலே இந்த பூதங்களுக்கும் பிறப்பும் பிரைப்பும் இறப்பும் எதனைலா அது ப்ரம்மமென்று பொதுவிலே சொல்லப்பட்டிருப்பு தாலும், ஸைத்வித்யாதிகளில் உள்ள ஸுத் என்றது போன்ற சொற்களும் பொதுவான பொருளேக்கூறுவதாறும், அது எது விசாரிக்கும்போ து ஆகாசத்தைச் சொல்லும் இச்சொல் உடனே, அது ஆகாயமென்ற விளக்கியிருக்கப் பிறகு இதை

விட வேருக ப்ரம்மத்தை கிணப்பது கூடுமோ? ஆஞல் ஸங் கற்பம், ஆனர்தம் என்று போன்ற குணங்கள் இர்த வானத் திற்குக் கூடுமோ என்னலாம். வஸ்து இதுதான் என்று வியக்தமாகத்தெரிர்த பிறகு ஸங்கற்பம் முதலானவற்றைக் கூறும் வாக்யங்களுக்கு இதற்குத் தக்கபடி ஒருவாறு பொருளேக் கொள்ளவேண்டும். ஆகையால் இதற்கு மேற்படதொன்று வேதார்தத்திற் சொல்லப்பட்டதாகாது. இது பூர்வபக்ஷியின் வாதம்.

வித்தாந்தமாவது— 'இந்த ஆகாசவாக்யமானது ப்ரம் மத்தை முதன் முதல் போதிக்கும் வாக்யமன்று. ஏற்கனவே அறியப்பட்ட ஜகத்காரணத்தையே குறித்து அதன் உபாஸனத். தைச் சொல்லுகிறது என்பது ஹ வை என்ற சொற்களினின்று தெரியலாகும். அச் சொற்கள் ப்ரஸித்தியைக்கு றிக்கும். ஜகத் காரணம் ஏற்கனவே ப்ரஸித்தமாயிருப்பது ஸத்வித்பை முதலான விடங்களிலே. அங்கே அது ஸங்கல்ப்பத்தை முன்னிட்டே ப்ரஸித்தமாயிருப்பது. ஆகையால் சேதாமும் அசேதாமுமான வற்றைக்காட்டிலும் வேறபட்டு எல்லாமறிந்துள்ளதொரு ப்ரம்மமே, 'ஆகாசம்' என்ற சொல்லாலுமிங்கே சொல்லப் பட்டதாம். ஆ உமைந்தாத் உளங்கும் காசதே உப்ரகாகிக்கின் றது அதென்றவாறு பொருவேக்கொண்டுடன்க.

ஸூக்ரச்தின் பொருளாவது— ஆகாசபதத்திஞல் கூறப் பட்டது பரப்ரம்மமே. அதனிடமே ப்ரஸித்தமான-ஜகத் திற்குக்காரணமாகுகை முதலான-குறியிஞல்.

### Ākaṣādhikaraṇam 8.

#### ĀKASASTALLINGĀT: [1-1-23]

Akasa in the text quoted below is Brahman because marks distinctive or characteristic of Him are mentioned.

In the course of a discussion as to what is the  $\overline{A}$ dhara or sustaining power of  $S\overline{a}man$  was said that Prthvi (i. e. this Earth) was the Sustainer, and to a further question, Prthvi is a perishable thing and it

cannot be the ultimate sustrainer, it was answered,  $Akh\overline{a}sa$  is the final and ultimate  $Adh\overline{a}ra$ . Thus the text explains—

"From Akasa spring all creatures and in Akasa they get dissolved"

The opponent questions that since the word  $Ak\overline{a}sa$  is generally known as one of the five elements, and as that  $Ak\overline{a}sa$  is said to be the prime cause of all things, so  $Ak\overline{a}sa$  (in spite of being an  $Ach\overline{e}tana$ ) must be concluded as the World-cause.

Answer: By the use of the words Ha, Vai it is be clearly understood that a THING already well known as world-cause is mentioned here by the expression  $Ak\bar{a}sa$ ; the object of this text is not to ascribe qualities of world-cause to  $Ak\bar{a}sa$ , one of the Elements "How well known" is to be answered by quotation from the "Ṣad Vidyā" already dealt with as applying to a Being All knowing and Allpowerful. Here, the word  $Ak\bar{a}sa$  should be undrstood thus  $\bar{A}$ : every where,  $K\bar{a}sat\bar{c}=$ shines. Hense, it denotes a Being effulgent everywhere: or it may be taken to mean as one who makes all beings shine (Kasayati). (8)

## (९) अत एव प्राणः। १-१-२४.

छान्दोग्ये ("प्रस्तोतर्या देवता प्रस्तावमन्वायत्ता" इति प्रस्तुत्य, कितमा सा देवतेति । प्राण इति होवाच, सर्वाणि ह वा इमानि भ्तानि प्राणमेवाभिसंविशन्तिः, प्राणमभ्युज्जिहतेः, सेवा देवता प्रम्ताव-मन्वायत्ता हत्यत्र निविल्जगत्कारणतया प्राणशब्दनिर्दिष्टः, कि प्रसिद्धः प्राणः ? उत्तेत्तलक्षणं ब्रह्मेति संशयः । प्रसिद्धप्राण-इति पूर्वः पक्षः । कृतः ? (सर्वस्य जगतः प्राणायत्तस्थितिदर्शनात् ,स एव निविल्जगदेक-

कारणतया निर्देशमहतीति । राद्धान्तस्तु—शिलाकाष्ठादिष्वचेतनेषु चेतन-स्वरूपेषु च प्राणायत्तस्थित्यभावात् , (सर्वाणि ह वा इमानि भूतानि' इति प्रसिद्धवन्निर्देशादेव हेतोः, प्राणशब्दनिर्दिष्टं परमेव ब्रह्म । सूत्रमपि व्याख्यातम् ॥

### इति प्राणाधिकरणम् ॥९॥

### ப்ராணுதிகரணம். (9)

அத ஏவ ப்ராண: . அகணவ உரண: 1-1-24. ஆகையிஞலேயே ப்ராண என்ற சோல்லாற் சோல்லப்பட்டது பரப்ரம்மம்.

சாக்கோக்யத்திலே, ' சைமகானத்தின் பகுதியான ப்ரஸ் தாவம் என்பதைப் பாடுகின்றவரே! அப்பகுதியைச் சார்ந்த தேவைதை யாதோ '' என்று தொடங்கி மேலே, '' எது அந்த தோவதை?' என்றுன், 'அது ப்பாணன். இந்த ஸமஸ்தப்பாணி களும் ப்ராணனிடமே யல்லவோ புகுகின்றன, ப்ராணனின்றே புறப்படுகின்றன. இர்த தேவதை ப்ரஸ்தாவமென்ற பகுதியைச் சார்ந்ததாகுர்' என்ற மறுமொழி கூறினுன்'' என்ற ஓதின விடத்திலே எல்லா உலகிற்கும் காரணமாய்க் கூறப்பட்ட ப்ரா ணன் ப்ரஸித்தமான ப்ராணவாயுவா, அல்லது முன்சொன்னபடி யுள்ள ப்ரம்மமா என்று ஸக்தேஹமுண்டாகப் *பூர்வபக*ு, ப்ராணவாயுவே. ப்ரலித்தமான ஏனெனில். டாவது---- அது ப்சாணவாயுவானது ஆகாயம் போன்றதன்றே. எல்லாவு**ல**கி வைடைய இருப்பும் ப்சாணவாயுவுக்கு ஆதீனமாகவன்றே அனு பவத்தி லுள்ளது. எனவே அதைக் காரணமென்னலாமே என்ற ஸித்தாக்தமோ வென்னில்—கல், கட்டை முதலான அசேது வம்றதுக்களுக்கும் தனிச் சேது நதத்துவத்திற்கும் ஙில ப்ராணவாயுவுக்கு அதினமாக இல்லேயாகையாலும், முன் எடுத்த அ, காசவாக்யுக்திற் போலே இங்கும் பல வாக்யங்களில் முன்பே பாஸித்தமான ஐகத்காரண கிலேபையே கினேப்பூட்டுவது மாத்திர மாகையாலும் ஏற்கவே ப்சஸித்தமான பசப்சம்மமேயாம் இது என்றது.

#### Prāna—Adhikaranam. 9.

#### ATA EVA PRANA:

For the same reason Prana here means Brahman.

In the same Chandogya, there is a mention of Prana thus.

In the recitation of Saman, there are three portions, Prastāva, Udgeetha, and Pratihāra. In the course of a sacrifice, the Prastōtr (i. e. the reciter of Prastāva, was asked by Rishi Ushash as to who was the Dēvatā (presiding Deity) of that portion of Saman. The reciter did not know and asked for information from Ushasti, to which he replied; "The Deity is Prana", and went on to say "In Prana all creatures nuse"

Hence an argument, similar to that in the previous Adhikarana that Prana though an (Achierna) is the world-cause is started with the subtle addition, 'Prana is indispensable to Life and so beeing in a different and better position than Akasa it may be considered as the World-cause'

Answer—Apait from the answer derived from the use of the words Havar referred to already, there is the further answer that Prana has no function to perform in the case of manimate things like wood and stone, or in a soul freed from body (Mukta Atman).

Hence it is to be concluded that what has been already described as the World-cause is referred to here according to the *Havai*, giving It however the name of *Prana*. Therefore *Prana* here means *Brahman* an ultimate cause of the sustenance of all things. (9)

## (१०) ज्योतिश्चरणाभिधानात् । १-१-२५.

#### ஜ்யோதிரதிகரணம். (10)

சார்தோக்யத்தலே, இந்தப் பரமாகாசத்திற்கு மேலிருந்து கொண்டு உலகுக்கு மேலாயும் எல்லாவற்றிற்கும் மேலாயும் உயர்வற உயர்ந்தனவுமான லோகங்கள்லே ஒளி பரப்பி யாதொரு சோதி விளங்குகின்றது, அது இந்த உடலினுள் இருக்கும் சோதியேயாம்' என்றவாக்யத்திலே இதே ஐகத்காரண மெண ஊஹிக்கலாம் சிறந்த சேரதியாகச் சொல்லப்பட்ட வஸ்து உலகப்ரணித்தமாண சூர்யன் முதலான சோதியா, அல்லது வேறு பரப்ரம்மமா என ஸம்சயம். உலகப்ரனித்தமானதே' என்றது பூர்வபக்ஷம். ஏனெனில், 'இவ்வுடலினுள்ள சோதியே அது' என வோதப்பட்டதால் உடலிறுள்ள! சோதியானது வயிற்றிலிருக் கும் அக்னிதாணைகையாலே அத்தைடன் ஒன்றுக அது அறியப் பட்டிருப்பதால் மேலும் இந்த வாக்யத்திலே வேறுதானென்ப தற்கு ஸாதகமாக ஒன்றும் காணப்படலில்லேயென்க.

ஸித்தார்தமோ வென்னில், ப்ரஸித்தமானவற்றிற்கெல்லாம் மேலான ப்ரம்மமேயாம் இது, இத்தகைய ஒளியுள்ளதாக ஒதப் ஏனெனில், ' இதனுடையபாதமாம் எல்லா ப்ரானி களும்; பரமாகாசத்தில் இதனுடைய மூன்ற பாகங்களாம வஸ்து அழிவற்றாள்ளது' என்று நான்கு பாகங்கையூள்ளதாய்ப் பரமாகாசத்தைச் சேர்ந்ததாகவும் சொல்லப்பட்ட ப்ரம்மமே முன் எடுத்த வாக்யத்திலே ' பாமாகாசத்திலுள்ள சோதி' என்ற சொல்லில **கினேக்கப்ப**டுவது தோற்*றுவதா*ை. ஸாட்வ ப்சாணிகளேயும் பாதமாகச் சொல்லியிருப்பகாலே அநு ப்பம மமே யன்றி வேறு சோதியாகாதென்பச தெர்ந்த விஷயமே: ஆகில், இது ப்ரம்மமாகில், வயிற்றி துள்ள சோதயாண அக்ணி யோடு இதை ஒன்றுகக் கறினது எனெளில், இக்ககைய உபாஸனத்திற்கு ஒரு பலணே யறிவிப்பதற்காக என்க. இதலைன் பரமாத்மா இருப்பது, 'அஹம் வைச்வாரரோ பூத்வா' என்று கீதையிலும், 'தஸ்ய மத்யே மஹாக் அக்கி:....தஸ்யா: சிகாயா மத்பே' என்று தைத்திரியத்திலும் ஓகப்பட்ள்ளது.

#### Jyōtiradhikaranam 10.

In the previous Adhikaranas, the discussion was directed to investigating as to whether the object, in respect of which the texts selected attributed directly, and in so many words, the quality of being the world-cause, is Brahman or not. Now, the discussion relates to objects which, according to the texts selected, possess qualities which are appropriate only in a Thing which can be a World-cause.

In Chandogya it is said that effulgence (Jyōtis,), which shines in the Heavenly worlds, highest and uppermost with nothing higher, is the same as the fire in the body of man (Jatharāgni), Question is whether this Jyōtis is the sun etc. (which we know) or Brahman. Since the Jyōtis is said to be the same

as the fire in the body (stomach) of man, it must necessarily refer to the *Jyōtis* like the sun. Again, the passage does not contain any words ascribing to the qualities solely attributable to *Para Brahman*.

Answer—The Jyōtis referred to is not the sun or any effulgent thing we know, for it is said earlier in the passage," All beings of the world are His Foot (1/4th part); other threeparts which are undying and indestructible It possesses in Heaven." (Note-This passage occurs also in Purusha Sookta). The thing referred to in this passage as existing in the heaven is what is referred to in the passage under consideration as  $J_{V\bar{o}tis}$ above the Heaven, because the passage under consideration starts with the words Yat (यत्) and Divas leading to the inference that what is referred to in both is the same and both are said to exist in the heaven. We promise that what is referred to in the earlier passage is certainly Brahman for, all beings are said to be His Foot or 1/4th part. When that is concluded to be Brahman, the  $J_{V\bar{o}tis}$ under consideration also must be Brahman.

How can this  $Jy\bar{o}tis$  (Divine) be the same as the Fire in the stomach (or body)? What the Upanishad teaches to the devotee is that he should meditate on the Devine  $Jy\bar{o}tis$  as the indweller (or Soul) of the Fire in the stomach to attain certain benefit (i. e. he becomes beautiful to the eyes and a man of fame by means of that meditation.)

सूत्रार्थस्तु— ज्योतिश्राब्दनिर्दिष्टं परं ब्रह्म; अस्य ज्योतिषः पूर्व वाक्ये सर्वभूतचरणत्वाभिधानात् । सर्वभूतचरणत्वञ्च परस्यैव ब्रह्मण उप-पद्यते ॥२५॥

#### இனி ஸூத்ரார்த்தம்—

ஜ்யோதிச்சரணுபிதாநாத். இத*ா திமூமணா வியா நா* வ 1-1-25.

ஜ்யோதி: என்ற சோல்லாற் சொல்லப்பட்டது பரப்ரம் மமே. (முன் வாக்யத்திலே ஸர்வப்ராணிகளேயும் இதற்குப்) பாதமாக ஓதியிருப்பதால்.

எல்லா ப்ராணிகளும் பாதமாவது பரப்ரமமத்திற்குத் தானே கூடும்; உலக ப்ரஸித்தமான சோதிகளுக்குக் கூடுவ தன்றே.

The meaning of the Sootra is as follows-

#### JYOTISCHARANABHIDHANAT: 1-1-25

Jyotis is Brahman, because all these beings are said to be its (jyotis') foot

## छन्दोभिधानान्नोति चोन्न तथा चेतोर्पण-निगमात् तथा हि दर्शनम् । १-१-२६.

'गायत्री वा इदं सर्वम् ' इति गायत्र चाख्यच्छन्दसः प्रकृतत्वात् सर्वभूतपादत्वेन गायत्र्या एवाभिधानात्रं ब्रह्मीत चेत् नैतत् । तथा चेतोपँणनिगमात् । गायत्री यथा भवति, तथा ब्रह्माण चेतोपँणोपदेशात् । गायत्रीसादृश्यं चतुष्पान्वं, ब्रह्मण्यनुसन्धेयमित्युपदिश्यते ; गायच्याः सर्वात्मकत्वानुपपत्ते त्यर्थः । तथा हि दर्शनम् । तथा अन्यत्रापि अच्छन्दस एव सादृश्यात् छन्दश्यव्देनाभिधानं दृश्यते (ते वा एते पञ्चान्ये पञ्चान्ये दश संपद्यन्ते हत्यारभ्य सिषा विराडन्नातं इति ॥२६॥

சுந்தோடு தாநாத் நேதி சேத்ந ததா சேதோர்பணநிகமாத் ததா ஹி தர்சனம்— அநொ வியா நானை கி அடை தயா அடைதா வ ஆண கி மசாக தயாவமி உரு ஆ நில . 1—1—26. காயத்ரிச்சந்தஸ்ஸை ஸர்வ பூதங்களாம் பாதமுள்ளதாகச் சோல்லியிருப்பதால் இப்பாதமுள்ளது இங்கு ப்ரம்மமன்றேன்ன வேண்டா. ப்ரம்மத்தை காயத்ரியைப் போன்றதாக மனதிற் கோள்ளவேண்டுமேன்றதே முடிவானதால். அதைப் போலிருப் பதற்காக அவ்வாறு சோல்வதை (வேறிடத்திலும்) காணலாமே.

'இந்த பூதமெல்லாம் காயத்ரியே' என்று காயத்ரியென்ற சந்தத்தைத் தொடங்கியிருப்பதாலே ஸர்வபூதங்களேயும் பாத மாக உடையதாக காயத்ரியே சொல்லப்பட்டிருக்கிறதே யன்றி ப்ரம்மமன்று என்னவேண்டா. காயத்ரி எவ்வாறே, அவ்வாறே ப்ரம்மமுமென்று ப்ரம்மத்தினிடம் மனதைச் செலுத்தவேண்டு மென்பதே. அங்குக் கருதப்பட்டதால் காயத்ரியைப் போல் நான்கு பாதங்களுள்ளதாக ப்ரப்மத்தை பினைத்து உபாஸிக்க வேண்டு டென்பதே உபதேசிக்கப்படு கிறது இங்கு. ஏனெனில், காயத்ரி யென்ற சந்தத்துக்கு ஸர்வமாயிருக்கும் தன்மை கிடையாதே. இப்படி சந்தஸ்ஸல்வா ததொன்றைச் சந்தஸ்ஸுக் கும் அதற்குமுள்ள ஒப்புமையை யிட்டுச் சக்தஸ்ஸைச் சொல் <u>லும் சொல்லாலே சொல்வது வேறிடத்திலும் காணப்படு</u> கிறது. (சார்தோக்டித்தில் ஸம்வர்க்கவித்பையில் வாயு முதலான லுக்கையும் ப்ராணன் முதலான லுக்கையும் கீழே உரைத்து விட்டு) 'ஹரைந்தும் மற்றேரைந்துமான இவைகள் மொத் தம் பத்தாகின்றன' எனத் தொடங்கி, 'இதுவே விராட்டாகும்; அன்னத்தைப் புசிப்பதுமாம்' என்னப்பட்டது. இவற்றை விராட் என்றது விராட் என்கிற சந்தஸ்ஸுக்குப் பாதம் தோறும் பத்து அக்ஷுரங்களானபடியாலே இதுவும் பத்துரு வான தாலே ஒப்பாயிருப்பதாலென்க. (சில காயத்ரிக்கு கான்கு பாதங்கள் உள என்பதை ஸ்ரீபோஷ்யத்தில் காண்க.) 26

### CHANDOBHIDHANAT NETI CHET. NA, TATHA CHETORPA-NANIGAMAT TATHA HI DARSANAM, 1-1-26.

"If it is contended that because of the mention of Gayatri chands in the previous passage what is referred to in mantra is not Brahman, No. because meditation of Brahman in the likeness of Gayatri is taught there. Such instances are found elsewhere."

If it is said that as the sentence previous to the passage 'Pādōsya' mentions only Gāyatrı (a metre) we can not conclude that Brahman is what is referred to in the mantra, that is not so; because the very passage must be taken to mean that Brahman should be meditated upon with four padas like Gayatri. (Note: Some kinds of Gayatri have 4 padas=feet: Brahman also has four padas.) This word "Gayatri" is used in the sense of Brahman based upon the likeness between the two. There are instances in the Upanishads where the words denoting chandas have been used to denote some similar things. Thus in Samvaragavidya the word virat is used to denote 'Ten' because that chandas contains ten letters. The sentence is, "These five  $(V \overline{a} y u \text{ etc.})$  and those five  $(P r \overline{a} n a v u \text{ etc.})$ etc.) become ten and are thus virat".

# भूतादिपादव्यपदेशोपपत्तेश्चेवम्। १-१-२७.

भूतपृथिवीशरीरहृदयानि निर्दिश्य, सैषा चतुष्पदा इति भूतादीनां पादत्वव्यपदेशश्च ब्रह्मण्येवोपपद्यत इति, ब्रह्मैव गायत्रीशब्दनिर्दिष्टमिति गम्यते ॥२ ७॥

பூதா திபாதவ்யபதேசோபபத்தேச்சைவம்.

உதை தா தி வா உவரவ தெ மொ வ வ தெ மெறவடு 1 1 \_\_ 1 \_\_ 27.

பூதங்கள் முதலான பாதங்களேப் பணித்திருப்பதாலுமிவ்வா றேயாம்.

பூதங்கள், பூமி, உடல், ஹருதயம எனற நான்கைச் சொலலிவிட்டு, 'இவவாருன இக்கானகு பாதங்கள் உள்ளது' எனறு பூதம் முதலியவற்றைப் பாதங்களாகப் பணித்ததும ப்ரம்மத்திற்குத்தான் பொருக்துமாகையாலே காயதரி என்ற சொலப்ரம்மததைக் குறிப்பதேயாம். (27)

#### BHOOTADIPADA VYAPADESOPAPATTESCHAIVAM: [1-1-27.]

It is so, also because of the appropriateness of the mentioning of Beings etc., as feet of the Gayatri.

That Gayatree is used in the sense of Brahman is clear, not only from the passage from Purusha Sookta, but also from the very passage which begins with the word Gāyatree. There it is mentioned that Bhootas (all beings), Prthvee (earth), Şareera (all bodies) and Hṛdaya (hearts) are all four feet of Gāyatree. As a Chandas Gāyatree cannot have these as feet, hence the word Gayatree denotes Brahman.

## उपदेशभेदान्नेति चोन्नोभयस्मिन्नण्य-विरोधात् । १-१-२८.

"पादोस्य सर्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि" इति पूर्ववाक्योदितं परं ब्रह्मैवास्तु । तथापि "अथ यदतः परो दिवो ज्योतिः" इति द्युसम्बन्ध-मात्रेण नेह तत् प्रत्यभिज्ञायते; तत्र चात्र च उपदेशप्रकारभेदात् । तत्र हि दिवि इति, द्योः सप्तम्या निर्दिश्यते । इह च, ("दिवः परो ज्योतिः" इति पञ्चम्या । ततो न प्रतिसन्धानर्मिति चेक्रं उभयस्मित्रपि व्यपदेशे उपरिस्थितिरूपावैवियेन प्रतिसंधानाविरोधात् । यथा वृक्षामे श्येनः. वृक्षामात्परतः श्येनः इति ॥२८॥

### इति ज्योतिरधिकरणम् ॥१०॥

உபதேசபேதாக்கேதி சேத் க, உபயஸ்மிக்கப்யவிரோதாத்.

சோல்லும் வகையில் முன் பின் வேறுபாடிருப்பதால் முன்சோன்னதும் இதுவுமோன்றன்று என்னவேண்டா. இரு வகை யுபதேசத்திலும் முரண்பாடோன்றுமில்லேயே.

'எல்லா பூதங்களும் இதற்குப் பாதம்' என்று முன்னம் மொழியப்பெற்றது பரப்ரம்மமே யாகுக. ஆகிலும் இங்கு ளிசா ரிக்கப்படும வாக்யத்திலே, 'இந்தப் பரமாகாசத்திற்குமேலே யிருக்கும் சோதி' யென்ற விடத்திலே பசமாகாசத்தைக் குறித தது மட்டைக்கொண்டு முன்சொன்ன ப்பம்மமோ நினேக்கப்படு கிற தாகாது. அங்கு, 'பரமாகாசத்தில்' என எபூரம்வேற்றைமை; இங்கு, 'பரமாகாசத்தினும மேலாக' என்ற ஒந்தாம் வேற் ுறையை என வேறுபாடு இருப்பதால அதே இது என்னலாகாது என்னவேண்டா. இருவகையான வார்க்கைகாரி அபர், மேல் இருக்கின்றமை யென்ற பொருளொன்றே கூறப்படுவ தால் அதே இது எனவறியலாமே. 'மாத்தின் உர்ரியில் பறலவி' யென்ருலும், 'மாத்தின் உச்சியினும் மேல் பறவை' யெனருலும் ஒரே பொருள் கொள்வது போலவாப் இது. (மரத்தின் நுனி யில் இருக்கிறதென்று அம் மாத்தின் கிளேக்குள் புகுந்து மேலே காணலாகாதபடி இருக்கின்றதென்ற பொ முளில் லே பே. கிளேக்குமேலே தானே இருக்கவேண்டும். அதுபோல் பாமா கோசத்தில் ஒரிடத்தில் மேற்புறத்தில் இருக்குமதை பரமாகாசத் லிருக்கிறதாகச் சொல்வதில் விரோகம் யா.தா? (நாம பூமியி விருக்கிரே மென்று அம் பூமியின்மேலிருக்கிறேமென்று அம் ஒன்றே). ஆகையால் இங்கு சோதி எனப்பட்ட சு சூரியன் முத லான சோதிகளுக்கு மேற்பட்டதொன்றேயாம். · (28)

# UPADESABHEDAT NETI CHET, NA, UBHAYASMIN A! YAVIRODHAT.1-1-.8

If it be contended 'No, because the statement (about the connection with heaven) is different, the reply is, 'No, there is no conflict,'

It is further argued that though the word  $D_{iv}$  Heaven is mentioned both in the Purushasookta and also in the present passage, there is a difference in the use of that word: in one case, heaven is said to be  $\overline{A}dh\overline{a}ra$  (place of existence or of rest) of the Brahman and in the present passage the  $Jy\overline{o}tis$  is said to be shining above Heaven. Hence they cannot be the

same. Answer: This is not so; there is really no difference between the passages "in the heaven" and "above the heaven." Both convey the same meaning. For when we say that a bird sits in the top of the tree, we mean only that it sits above the top of the tree, and not inside the top of the tree,

### (११) प्राणस्तथाऽनुगमात्। १-१-२९.

कौषीतिकब्राह्मणे प्रतर्दनिव्यायाम् , (त्वमेव मे वरं वृणीष्व यं त्व मनुष्याय हिततमं मन्यसे , इति प्रतर्दनेनोक्तः इन्द्रः, (प्राणोऽस्मि प्रज्ञात्मा तं मामायुरमृतमित्युपास्त्व । अत्र हिततमोपासनकर्मत्या निर्दिष्टः इन्द्रप्राणशब्दाभिधेयः, कि जीवः ? उत परमात्मेति संशयः । जीवः इति पूर्वः पक्षः । कृतः ? र्वः इन्द्रशब्दस्य जीविवशेषे प्रसिद्धः, प्राणशब्दस्यापि तत्समानाधिकरणस्य स एवार्थे इति, (तन्मा-मायुरमृतमित्युपास्त्व" इति तस्यैवोपास्यत्वोपदेशात् इति । राद्धान्तस्तु—इन्द्रप्राणशब्दनिर्दिष्टं जीवादर्थान्तरभूतं परं ब्रह्म, ("स एष प्राण एव प्रज्ञात्माऽऽनन्दोऽजरोऽमृतः" इतिनद्वप्राणशब्दनिर्दिष्टस्यैवजिविष्वसंभावितानन्दत्वाजरत्वामृतत्वादिश्रवणात् । रस्त्रार्थस्तु—उपास्यतयोपदिष्टम् इन्द्र-प्राणशब्दाभिधेयं परं ब्रह्म। तथेति प्रकारवचनः । परब्रह्मप्रकारभृतेष्त्र-स्यानुगमात् ॥२९॥

#### இந்த்ரப்ராணுதிகரணம் (11)

கௌஷீதகிப்சாப்பணத்தில் ப்பதர்தா வித்பையில், 'நீர் மனிதனுக்கு மிக்க ஹிதமாக எதனே நினேக்கின்றீரோ அதனே நீரே (எனக்காக) கோரிக்கூறம்' என்று ப்பதர்தானென்ற அசசுணுல் சொல்லப்பட்ட இந்த்ரன், 'நான் ப்ராணனும், ப்ரஜ்னஞையுள்ள ஆத்மாவுமாகிறேன். அப்படிப்பட்ட என்னே ஆயுஸ்ஸென்றும் (அம்ருதம்) அழிவற்றதென்றும் உபாஸனம் செய்யக்கடவாய்' என்றுன். இங்கு மிக்க ஹிதமான உப ஸனத்திற்குச் செயப்படுபொருளாக இந்த்பினேக் கூறும் சொல் வினுலும் ப்ராண சப்தத்தினுலும் சொல்லப்பட்டது நீவனு, அல்லது பரமாத்மாவா என்று ஸம்சயம் உண்டாம். நீவனென் றது பூரவபக்ஷம். அந்தப் பக்ஷத்திற்கு யுக்தி யாதெனில், இந்திரனுவான் நீவன் என்பது உலகப்ரஸித்தமன்றே. அவ வேயே ப்ராணனைக் கூறியிருப்பதால் ப்ராணபதத்தினுலும் அவினயே கொள்ளவேண்டும். ஆகையால், 'என்னே ஆயுளாக வுமு அம்ருதமாகவும் உபாலிப்பாயாக' என்று அவிவ " பா

வித்தாந்தமாவது—இந்த்ரணேக் கூறும், 'மாம' என்ற கோ போன்ற சொல்லும் 'ப்ரரண' என்ற சொல்லும் இந்திரினன் கிற ஜீவனினும் வேறுன பரப்ரமத்தையே குறிக்கும். 'இந்த ப்ராணன்தான் ப்ரஜ்னையுள்ள ஆக்மா, ஆனந்தமானது, கிழத்தனமும் மரணமு மிஸ்லா, தது' என்றா ஜீவனுக்கு இருக்க மாட்டாத ஆனந்தத் தன்மை முதலானவற்றை அகியிருப்பதால.

ஸு த் தத்தின் பொருளாவது— ப்ராணஸ் ததா≥நுகமாத்— உராண ஆலமா≥ ந⊸ டூசாஃ 1-1-29.

உபாஸிக்கப்பட வேண்டியதா யுபதேசிக்கப்பட்டதும் இந்த்ரவிசேஷணமான ப்ராண சப்தத்தால் சோல்லப்பட்டது மானது பரப்ரம்மமே. ஆனந்தத்தன்மைபோன்ற ப்ரம்மஸ்வ பாவங்களின் சேர்க்கை இதற்கே பின் பணிக்கப்பட்டிருப்ப தால்.

#### Indraprāņadhikaraņa. 11

This Adhikarana is called Indra Pranadhikarana, since there is already an Adhikarana as Pranadhikarana, to distinguish this from the other. The above name is appropriately given as the passage quoted is one spoken by Indra. In Kausheetaki Brāhmana occurs the Pratardanavidya. King Pratardana, who having gone over to Indra's world and helped Indra in the fight with the Asuras, was asked by Indra as to what boon he would like to have. He replied, "You

decide whatever is the most beneficial to a mortal and give it to me." Then Indra said "I am Prana and Pragnatman=intelligent self. You meditate on me as Life ( $\overline{Ayus}$ , Prana) and as immortal (Ampta) Here the investigation is as to what is meant by 'I' and 'me' and 'Prana'.

Opponent: It relates to the Jeeva because the words "I" and "me,' spoken by Indra should ordinarily refer to Indra himself especially as in the sentence previous, where it is said, 'he went to Indra's place'. The word Indra cannot but refer to Indra i.e. a Jeeva. Even the word "Prāṇa" in the context must be taken to mean Prāṇa of Indra as is clear from the sentence "I am Prāṇa". Therefore the person to be meditated upon is Indra only.

Answer: There occurs the passage "The person indicated by Prana Pragnatman is Bliss without old age or death." Such qualities are not compatible with a Jeeva. Hence what is directed to be meditated upon is Para Brahman.

Meaning of the Sootra is—

#### PRANASTATHANUGAMAT: (1-1-29)

Prana (word used by Indra) is Paramatman because there follow qualities applicable to Brahman only.

# न वक्षतुरात्मोपदेशाति चेदध्यात्मसंबन्ध-भूमा ह्यस्मिन् । ११३०.

नायमुपास्यः परमात्मा—्"मामेव विजानीहि", र्"तं मामायुरमृत-मित्युपास्स्व" (इति प्रज्ञातजीवभावस्थेन्द्रस्य वक्तुः स्वात्मन उपास्यत्वोप- देशात् । उपक्रमे जीवभावनिश्चये सति, उपसंहारस्य तदनुगुणतया नेयत्वादिति चेन्न; अध्यात्मसम्बन्धभूमा ह्यस्मिन् आत्मिनि संबन्धः अध्यात्मसंबन्धः; तस्य बहुत्वम् । जीवादर्थान्तरभूतात्मासाधारणधर्म-सम्बन्धबहुत्वर्मस्मिन् प्रकरणे उपक्रमप्रमृति आ उपसंहारातुपरूभ्यते । उपक्रमे तावत् ('यं त्वं मनुष्याय हिततमं मन्यसे'' हित ह्यनिन्नोच्यमानम्रुपासनं परमात्मोपासनमेव; तस्यैव हिततमत्वात् । तथा, "एष एव साधु कर्म कारयिति" इत्यादिसाध्वसाधुकर्मणोः कारयितृत्वं परमात्मन एव धर्मः । तथा "तद् यथा रथस्यारेषु नेमिरपिता नामावरा अपिताः," इति सर्वधारत्वञ्च तस्यैव धर्मः; आनन्दादयधः; "एप होकाधिपतिरेष सर्वेशः" इति च । होति हेतौ । अतः परं ब्रह्मैवायमैत्यर्थः ॥३०॥

ந வக்துராத்மோபதேசாத் இதி சேத்—அத்யாத்மஸம்பந்த பூமா ஹ்யஸ்மிந். **ந** வது —ாராதொவை செ பாரி கி அடியலா தலையை வை உர ஹைலிந். (1—1—30)

'அல்ல. சொல்லுகிறவன் தன்ணேயே உபதேசிப்பதால்' என்னவேண்டா. பரமாத்மாவுக்கு ஸம்பந்தப்பட்டவை பல வல்லவோ இங்கு உள.

ப்ரதர்தாவித்யையில் உபாஸிக்கப்படுமவன் பரமாத்மா வல்லன். 'என்ணயே உபாலிகக்க்கடவாய்,' 'அப்படிப்பட்ட என்னே ஆயுள் என்றும் அழிவற்ற வஸ் து வென்றும் உபாஸிக்கப் செய்' என்று உபதேசிக்கும் இந்திரன் தன்ணயே உபாஸிக்கப் படவேண்டியவனைக உபதேசிததிருக்கிறுன். இந்திரன் ஜீவ னென்பது எல்லோருக்கும் பிரஸித்தமன்றே? ஆனந்தத்தன்மை முதலானவற்றைச் சொல்றுமவை முடிவில இருப்பனவாகை யாலே முதலில் ஏற்பட்டதற்குத் தக்கபடி அவற்றிற்குப் பொருள் கொள்ளவேண்டும்' என்று பூர்வபக்கி கேட்கலாம் அது சரியன்று. ஜீவணக்காட்டிலும் வேறுன ஆக்மாவிற்கே ஆகும் தர்மங்களின் சேர்க்கை பலவாக முதலினின்று முடிவு வரையில் காணக்கிடக்கின்றன. முதன்முதல், 'மனிதனுக்கு எதை மிக்க ஹிதமாக கிணக்கிறீரோ' என்ற வாக்யத்திறைல் in the first portion, must receive interpretation so that they denote *Brahman* only. In the first place, "what you consider as the most beneficial to man", what is most beneficial is only meditation on *Brahman*; for it alone can lead to Eternal Bliss.

Secondly, "He prompts him to perform good action when He wants to raise him up on the way to Mōksha. When he wants to push him down, he makes him commit bad acts". This power to prompt all actions is one that is the attribute of Brahman only.

 $\overline{A}$ gain, just as the circumference of wheel is set on the spokes for rest (adhāratva) and spokes rest on the navel, so the bhōotas (Achētanas) rest on Jeevas and the Jeevas on Prāṇa". This All-Supporting quality is possible in the highest  $\overline{A}$ tman only. Again, He is stated as the Lord of All, and the Controller of All.

The qualities of  $\overline{A}$ nanda etc. have already been mentioned. So all these attributes must refer to only Paramatman. Hence in view of the above large number of qualities, the words "I" and "me" in the beginning must contextually mean Paramatman. (30)

परमात्मैवौपास्यश्चेत् कथिनद्भः, (मामुपास्त्व' इत्युपदिदेश— इत्यत आह—

## शास्त्रदृष्ट्या तूपदेशो वामदेववत्। १-१-३ १.

इन्द्रस्य जीवस्यैव सतः, स्वात्मत्वेनोपास्यभूतपरमात्मोपदेशोऽयं शास्त्रदृष्टचा । ("अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां सर्वात्मा", ("तत्त्वमसि", ('य आत्मनि तिष्ठन्नात्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरं य आत्मानमन्तरो यमयित स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः", ! "एष सर्वभूतान्त-रात्माऽपहतपाप्मा दिव्यो देव एको नारायणः" इत्यादीनि हि शास्त्राणि परमात्मानं जीवात्मन आत्मतयोपदिदिशुः । अतो जीवात्मवाचिनः शब्दाः जीवात्मशरीरं परमात्मानमेव वदन्तीति शास्त्रदृष्टार्थस्य तस्यः (भामेव विजानीहि", "माम् ....उपास्स्व" (इति स्वात्मशब्देन परमात्मोप-देशो न विरुध्यते । यथा – वामदेवः शास्त्रदृष्ट्या स्वात्मशरीरकं परमात्मानं पश्यन् , अहमिति परमात्मानं वोचत् , ("तद्धेतत् पश्यन् ऋषि-वामदेवः प्रतिपदे, अहं मनुरभवं सूर्यश्चाहं कक्षीवानृषिरस्मि विष्र" इति ॥३१॥

பரமாத்மாவே உபாஸிக்கப்படிகிறுஞகில், இர்திரன், 'என்னே உயாஸி' என உபதேசித்தது எங்ஙன மெனில்— கூறுகிறுர்—

சாஸ்த்ரத்ருஷ்ட்யா து உபதேசோே வாமதேவேவத். மாஸூர் தெழு தூலை தெமையா வாச தெவைக் (1—1—31)

சாஸ்த்ரத்ருஷ்டியைப் பின்பற்றியதாம் இவ்வுபதேசம்; வாமதேவர் கண்டது போலே.

தான் ஜீவஞகவேயிருக்கும் இந்த்ரன் தனக்கு அந்தர்யாமி யான பரமாத்மாவை இவ்வாறு உபதேகிப்பது சாஸ்த்ரமூல மான அறிவைக் கொண்டாம். "ஜனங்களுக்கு உள்ளே புகுந்து ஆஜ்ஞாஸங்கல்ப்பம் செய்கின்றவனும் ஸர்வர்க்குமாத்மா வாகிறவன்.", "(அந்தக்காரணவஸ்து உனக்கு அந்தர்யாமியான படி யாலே) நீ அதுவாகிருய்", "யாவஞெருவன் ஜீவாத்மாவில் இருக்கிருன்; ஜீவாத்மாவைக்காட்டி அம்ஸூக்ஷ் மமானவன், யாவ னெருவனே ஜீவாதமா அறிகிறுனல்லன், எவனுக்கு ஜீவாத்மா உடலாவான், யாவன் ஜீவாத்மாவை அந்தர்யாமியாய் நியமிக் கின்றுன், அவனே உனக்கும் ஆத்மா, அந்தர்யாமி, அழிவற்ற வன்", " இவன் ஸர்வப்ராணிகளுக்கும் உள்ளிருக்கும் ஆத்மா; பாவங்களண்டாதவன்; பரமபதத்திலிருப்பவன்; கிறப்பாக விளங்குகின்றவன்; ஒருவன்; நாராயணனென்ற திருநாமமுடை யவன்." என்பவை முதலான சாஸ்த்ரவாக்யங்கள் பரமாத் மாவை ஜீவாத்மாவின் உள்ளிருக்கும் ஆத்மாவாகவலைவோ உபதேசித்தன. ஆகவே ஜீவாத்மாவைச் சொல்லும சொற்கள் அவனே உடலாக உடைய பாமாதமாவையே சொல்லுகின்றன வென்று சாஸ்திரமூலமாகப் பொருள் அறிக்க அவ்விக்கிரன், 'என்ணேயே யுபாஸிப்பாயாக' என்று தன்ணேச் சொலலும் சொல்லால் பரமாகமாவைச சொலலி யுபதேசிப்பதில் விரோக மில்ஃ. இது வாமதேவரென்ற முனிவர் சாஸ்திரசதினின்ற பெற்ற அறிவைக்கொண்டு தமக்கு அந்தர்யாமியான பரமாத மாவைப் பார்த்தவராய் நான் என்ற சொலலினுலே பரமாகமா வைக் கூறியுள்ளது போலவாம். அதைப் பற்றின வேதவாக்ய மாவது—' ஸர்வாக்தர்யாமியான பரப்ரம்மததைப் பார்த்த வாமதேவரிஷியானவர், நானே மதுவாயிருந்தேன், நானே சூரியனும்; நான் கக்ஷீவான் என்கிற ரிஷியாயுமிருக்கிறேன் அந்தணனே எனமுர்' என்பதாம். (என்னுடைய அநதர் யாமியே மனுவுக்கும் சூரியனுக்கும் கக்ஷீவானுக்கும் அனே அதுக் கும் அந்தர்யாமி யென்றது இகன் பொருள்.) இங்கே, அஹம், மது:, ஸூர்ய:, கக்ஷீவாஙு என்கிற சொற்கள் உலகப்ரஸித்தமான பொருளேமட்டும் சொலவனவலை; வேதாக்தவ்யுத்பத்தியின் படியிலே அப்பொருளோயும் அங்கே அத்தர்பாமியான பெரு (31)மாணயும் சொல்வனவாம்.

The words "I" and "me" used by a person can refer only to him. How can the words uttered by *Indra* refer to *Brahman*?

#### SASTRADRSHTYA TU UPADESO VĀMADEVAVAT: [1-1-31.]

Advice given was with knowledge of Sastra, like by vamadeva.

Answer:— It is the Upanishadic view that a word denotes, not only the thing known generally as meant by it, but also the in-dwelling Atman (Brahman). There are numerous texts, in support of this view that Brahman penetrates and dwells inside everything, like-"He dwells in people.—

commands them, and He is the Atman of everything." "He is your Atman" "He is inside and outside of Jeevatman; But Jeevatman does not realise him; Jeevatman is His body; Indwelling, He controls and commands Jeevatman; He undying and endless is the dweller inside you also. He is the inside soul of all Being", "Untouched by Sin and reposing in the Blissful Heaven. He is the one God, "Narayana."

All these texts lay down that inside every Jeëvtman there is the Antar-Ātman (the in-dwelling Soul). Hence, any word used to denote Jeeva will denote also the in-dwelling Soul. We conclude that "me" and "I" mean not only Indra, a Jeeva, but also the indwelling Soul, Paramātman.

Vamadeva has used 'Aham' in this sense; he said "I was Manu; I am the Sun; I am also Rshi Kaksheevan", meaning thereby that by the term 'I', he meant the Brahman within himself; and as the indwelling Soul in him dwells in the other things (Jeevas) also, Manu, Sun & Kaksheevan etc, he uttered such sentences as "I am Manu" etc., meaning 'the inner soul of Manu etc.'

## जीवमुख्यप्राणिलङ्गान्नेति चोन्नोपासा-त्रैविध्यादाश्रितत्वादिह तद्योगात्।१-१-३२.

"त्रिशीर्षाणं त्वाष्ट्रमहनम्। अरुन्मुखान् यतीन् सालावृकेभ्यः प्रायच्छम्", "यावदस्मिन् शरीरे प्राणां वसति तावदायुः", इति जीवमुख्यप्राणलिङ्गात् नाध्यात्मसंबन्धमूम्ना परमात्मत्वनिश्चयः – इति चेत्रः, परमात्मन एव स्वाकारेण, जीवशरीरकत्वेन, प्राणशरीरकत्वेन चोपासात्रैविध्याद्धेतोः तत्तच्छब्देनाभिधानमिति निश्चीयते। अन्यत्रापि ब्रिह्मोपसनात्रैविध्यस्या- श्रितत्वात्— ("सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म", (आनन्दो ब्रह्म" (इति स्वाकारणो-पास्यत्वम् ; "सच त्यचाभवत्" इत्यादिना भोक्तृशरीरकत्वेन भोग्य-शरीरकत्वेन च। इह प्रतर्दनविद्यायामपि तस्य त्रैविध्यस्य संभवात् । अतः इन्द्रपाणशब्दनिर्दिष्टः परमात्मा ॥३२॥

### इति इन्द्रप्राणाधिकरणम् ॥११॥ इति श्रीभगवद्रामानुजविरचिते वेदान्तदीपे प्रथमाध्यायस्य

प्रथमः पादः ।

ஜீவமுக்யப்ராணலிங்காத் கேதி சேத் ந உபாஸாத்ரைவித்யாத் ஆச்ரிதத்வாத் இஹ தத்யோகாத்.

ള്ഖള-പ<sub>ു</sub> പ്രഞ്ഞിം ഗാണെക് ചെണ്ടെവാക്കാ കൊണ്ടുന്നു ക്രോഷ്ട്രം കുറ്റും വാക് (1—1—32.)

ஜீவனுக்கும் ப்ராணவாயுவுக்குமாம் அறிகுறிகள் இருப்ப தால் பரமாத்மாவைக் கூறுவதேன்றது சரி அன்று என்ன வேண்டா. உபாஸனம் மூன்றுவிதமாயுண்டே. வேறிடத்தில் இவ்வாறு இசையப்பட்டதே. இங்கு இது கூடுமே.

'த்வஷ்டாவின் மகஞய் மூன்றாத% கௌயுடையைஞன வ்ருத் ஓதாமுகமுள்ள ஸக்கியாஸிகளேச் ராசுரணே வதைததேன். செக்காய்களுக்கிடையாக்கினேன்' என்றவா அ ஜீவன் (இக்திரன்) செய்த செயல்களும், 'இவ்வுடலில ப்பாணவாயு எவ்வளவு காலம் தங்குகின்றதோ, அவ்வளவு காலம் ஆயுள் உண்டு' என்றா ப்ராண வாயுவின் செய்லும் இந்த உபஙிஷதது ஜீவீணபே சொல்லுகிற தென்பதற்கு அறிகுறியாகிறபடியால, பரமாக்மாவைப் பறறிய பலவறறைக்காண்பிததுட்பரமாதமாவையே சொலவதாச முடிவு செய்தல் தகாதென்னில—இது தகாது. பரமாகமாகவயே சுயருபுத்துடனும், ஜீவணே யுடலாக உடையஞகவும், ப்நாணணே உடலாக உடையஞகவும் மூன்றுவிதமாக உபாஸனம் செய்ய வேண்டுமென்று கருதுகிறது இவ்வுபஙிஷத்காகையால்—ஜீவனும் ப்ராணனும் கூட பரமாத்மாவுக்கு உடன்பட்டு உபாஸிக்கப் படுவதால் அங்குள்ள விசேஷஙகளேயும் சேர்ப்பதில் குற்றமிலலே யாகையாலே அவ்வாறு சொன்னதாக முடிவு செய்க. இவ்வாறு முன்றுவகை உபாஸனம் ஆனந்தவல்லியிலும் உரைக்கப்பட் டுள்ளது —' ஸைத்யமாய், ஜ்ஞானமாய், அனர்தமுமான ப்ரம்மம்', 'ஆனந்தமே ப்ரம்மம்' என்ற வாக்யங்கள் சுயருபத்திலே ப்ரம் மத்தை உபாஸிப்பதையும், 'ப்ரம்மம் ஸத்தாகவும் அது அல்லா தது டாயிற்று ' என்ற வாக்யமானது ஸைத் எனப்படும் ஜீவனுக்கு அந்தர்யாமியாகவும், த்யத் (அது அல்லாதது) என்ற அசேதனத் தினத்தின் அந்தர்யாமியாகவும் ப்ரம்மம் உபாஸிக்கப்படுவதை யும் அறிவிக்கின்றனவே. (இவ்வாநர்தவல்லி வாக்யங்களுக்கு இவ்வாறு நிர்வாஹம் ஏற்கவே ஆனந்தமயாதிகரணத்தில் கருதப் படதாக நிணக்கவேண்டு மென்ற இதை யிங்கு ஸாக்ஷியாக்கின தெனத் தெளிக.) அவ்வகைகள் மூன் றம் இங்கு ப்ரதர் தநவித்பை யில் கூடுமே. ஆகையால் இந்திரனுக்கு அடைமொழியான 'ப்ராணன்' என்ற சொல் (லும் இந்திரீணக் குறிக்கும் 'மாம்' என்ற சொல்லும்) பரமாத்மாவைக் கூறும். (32)

> ஸ்ரீ பகவத் சாமா நுஜஸ்வா மிபா தர் அருளிச் செய் த வேதார் ததீபத் தின் மொழிபேயர்ப்பில் முதல் அத்யாயம் முதற்பாதம் முற்றிற்று.

#### JEEVA MUKHYAPRAŅĀ LINGĀT NETICHĒT, NA

#### UPĀSĀTRAIVIDHYĀT ĀSRITATWAT IHA TADYOGĀT, [1-1-32.]

If it is said: "No, the distinctive marks of Jeeva, breath etc. are mentioned". the reply is, 'No;' because there are three kinds of Upasana; we find so in other texts. and same is applicable here.

The Opponent takes some passages meaning, "I killed the son of Twashtr and gave the Sanyasıns unlearned (in Vēdas) to wolves," and "As long as breath is in the body, so long has he got life", and argues, "Now, the acts of killing, etc. mentioned here are the acts of Indra, the Jeeva. The breath is Vāyu, an Achētana; and this Prāṇa (i. e. breath) is helpful to every Jeeva

for breathing. *Indra* is therefore the person referred to here to be meditated upon."

Answer:—True. But meditation of Brahman is of three kinds (1) in his own person or form (2) as the inner-dweller of Jeevas (3) as indweller of material objects. This classification is found in Taittireeya-Thus in, 'S'atyam Gnanam Anantam Brahma' and 'Anandō Brahma,' the Upasana of Brahman with all natural attributes is taught. Next in the passage, 'Tadanupravișya sat cha Tyat cha Abhavat,' Upāsana of Brahman as the Soul indwelling Chētana and Achētana is taught. In this Pratardana-Vidyā the words Ananda, Ajara and Amrta connote Upasana in His own natural form, and in 'mam' upasana what is taught is the  $Up\bar{a}sana$  of the Indwelling Brahman in Indra, the Jeeva to whom are attributed the killing, etc. Again in Ayurupasana, the upasana taught is that of Brahman indwelling in Prana (an Achētana) to which life-giving is said to be an attribute.

Therefore this text relates to Paramatman.

THE FIRST PADA ENDS.



### ऋथ प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः

## सर्वत्र प्रासिद्धोपदेशात् । १-२-१.

छान्दोग्ये श्रूयते, "सर्वं विह्वदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत । अथ खलु कतुमयोऽयं पुरुषः यथाक्रतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति, तथेतः प्रेत्य भवति । स कतुं कुर्वीत मनोमयः प्राणशरीरः" इति । अत्र, (सर्वं खह्वदं ब्रह्म" इति सर्वात्मकरवेन निर्दिष्टं ब्रह्म किं प्रत्यगात्मा । उत परमात्मेति संशयः ।

प्रत्यगात्मेति पूर्वः पक्षः । सर्वत्र तादात्म्योपदेशो हि तस्यैवोपपद्यते । परस्य तु ब्रह्मणः सकलहेयप्रत्यनीककल्याणैकतानस्य समस्तहेयाकरसर्व-तादान्यं, विरोधादेव न संभवति । प्रत्यगात्मनो हि कर्मनिमित्तो ब्रह्मादि-स्तम्बपर्यन्तसर्वभाव उपपद्यते । सष्ट-चादिहेतुत्वश्च तत्कर्मनिमित्त<sup>त्</sup>वेन सष्ट-चादेर्द्रपपद्यते । ब्रह्मशब्दोऽपि बृहन्वगुणयोगेन, ('तस्मादेतद् ब्रह्म नाम रूपमन्तश्च जायते' (इतिवत् तन्नैव वर्तते ।

राद्वान्तस्तु—'तज्जलान् इति सर्व खिल्वदं ब्रह्म' इति तज्जन्मस्थिति लयहेतुकं तदात्मकत्वं प्रसिद्धविदिश्यमानं परस्यैव ब्रह्मण उपपद्यते । परसाद् ब्रह्मण एव हि जगज्जन्मस्थितिल्याः प्रसिद्धाः—'सोऽकामयत वह स्यां प्रजायेयेति'', ''इदं सर्वमस्जत'' इत्यादिषु । तथा सर्वात्सुकत्वञ्च जन्मादिहेतुकं परस्यैव ब्रह्मणः प्रसिद्धम् । (सन्म्लाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः; ऐतदात्म्यमिदं सर्वम् " इति । हेयप्रत्यनीककल्याणकतानात्मनश्च परस्य हेयाकरसर्वभूतात्मत्वम्विरुद्धम् ; (यः पृथिव्यां तिष्ठन्—यस्य पृथिवी शरीरम् , य आत्मिनि तिष्ठन् यस्यात्मा शरीरम् , स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः" इत्यादिना शरीरात्मभावेन सर्वात्मत्वोप-पादनात् ; शरीरात्मनोश्च स्वभावव्यवस्थानात् । सर्वं ब्रह्मेति सामानाधि-करण्यनिर्देशस्य सर्वशब्दस्य सर्वशरीरके ब्रह्मण्येव प्रवृत्तेकृपपद्यते । शरीरवाची हि शब्दः शरीरिण्यात्मन्येव पर्यवस्यितः देवमनुष्यादिशब्दवत् ।

सूत्राथरेत सर्वत्र ''सर्वं खिटवढं ब्रह्म' इति निर्दिष्टे वम्तुनि सर्वशब्दवाच्ये सामानाधिकरण्येन तढात्मतया निर्दिष्टं परं ब्रह्मैव; कृतः ? विसद्धोपदेशात् ; ''तज्जलान् इति मर्वमिदं ब्रह्म खलु' इति प्रसिद्धवत् तस्योपदेशात् ; सर्वात्मकत्वोपदेशाच । तढेव हि जगज्जन्मिन्थितिलयहेतु. त्वेन वेदान्तेषु प्रसिद्धम् ॥१॥

ஸ்ரீ:

முதல் அத்யாயம் இரண்டாம் பாகம்.

[வேதம் முழுதாம ஓதி வேசாங்கங்களேயும் படித்த பிறகு ஜீவர்களுக்கு வேண்டுமவற்றை விளக்கும் வேதத் கின் பொருளே ஈன்கறிய வேண்டு மென்ற *அவா உண்டா*க, வே*தத*தின் மு*தற* பாகமான கர்மகாண்டத்தின் பொருளே முதலிலாராய் தை, கர் மங்களால் கிடைக்கும் பலன்கள் அற்பங்களும் அழிவுறாவனவு மாயிருப்பதாலே அப் பலன்களுக்காக அந்தச் செயலகளேச் செய்வதில் ஊக்கம் குலேயவே, மேற்பாகமான உபஙிஷர்திற கூறிய ப்ரம்மத்தை விசாரிக்க இழிகின்றவனுக்குப் பல காரணங் களாலே அவ் விசாரமே தொடஙகவேண்டாமென்ற எண்ண முண்டாமென்று அத்தகைய எண்ணங்களே விலக்கும் வழிகளேக் காண்பித்து விலக்சிப் பிறகு அவன் ப்ரமம**வி** சாரத திலி நிய, அந்த ப்ரம்மமான தூ் அசேதனமாய் உலகுக்குக் காரணமான மூலப்ரக்ரு தியுமாகாது, சேதனர்சளான ஜீவரிற்சேர்ந்தது மாகா தென விளக்கி, எதேனும் அசேதனத்தை அல்லது சேக்னனே நேர்படக் கூறும் சொற்சள் இருந்தபோதினும் அச சொற்களும வேளுன பிரமமத்தையேதான் அங்குக் குறிக்கு மென்றம் தெளி வித்து, இத்தகைய ப்சமும்மொன்ற உண்டென முதற்பாத்ச திலே மொழியப்பெற்றது. இணி இவ வசயாயததின மேன் மூன்று பாதங்களில் மற்று ம் சில உபங்கத்வாக்யங்களே யெடுத்து அவையும் ஜீவணேயோ அசேதனததையோ சொல்வணவலல; சீழ்சசொன்ன ப்ரம்மத்தையே கூறுகின்றன வென்றா விஸ்தார மாகக் கூறி அதன்வாயிலாக ப்ரப்பத்தின் பல பெருமைகள் போதிக்கப்படுகிறன.]

#### ஸர்வத்ரப்ரஸித்யதிகரணம். I.

'இவ்வுலகெலல'ம பிறப்பதும் அழிவதும் வாழ்வதும ப்சம்மம் மூலம் ஆவதாலே இஃதெல்லாம ப்சம்மமே. சாந்தி

யுடன் அதனே உபாஸிக்கவேண்டும். உலகிற் சேதனன் உபா ஸனம் கிறைக்தவன். இவ்வுலகில் எவ்வாறு உபாஸனம் செய்து வருகெறு ேனை, இங்குஙின்ற மேலே போனபிறகு ஆகிருன். ஆகவே—ஜீவன், 'மரோமயன், ப்ராணசரீரன் என்றவாறெல்லாம் உபாஸனம் செய்யவேண்டும்' என்று சாக்தோக்யோபஙிஷத்து ஒதுகின்றது. (இது சாண்டில்ய வித்பை.) இங்கே, 'இஃதெல்லாம் ப்ரம்மமே' என்ற முதல் வாக்யத்தில் ப்ரம்மமென்னப்பட்டது ஜீவனே, பரமாத்மாவோ என்று ஸம்சயம் உண்டாகிறது. ஜீவனே என்றது பூர்வபக்ஷி யின் வா,கம். எனெனில், இது என்ற சொல்லப்படுவது உலகி னுட்பட்ட வஸ்து வாகையாலே இதுவும் ப்ரம்மமும் ஒன்று என்ருல் ஜீவணேத்தானே ப்ரம்மபதம் சொல்லும். பரப்ரம்ம மென்று கீழ்க்கூறப்பட்டது உலகிலுள்ள வஸ்துவோடு ஒன் ருகக் கூடாததாம். ப்ரம்மமென்றது ஒருவித குற்றமுமின்றி நலங் களுக்கு நிலமாம் பொருள். உலகி லுள்ள தெல்லாம் எல்லா இழிவு களுக்கும் இடமானது. ஆகையால் முரண்பாடிருப்பதால் ப்ரம்மமு**ம் இ**துவுமொன்*ரு*கா. ஜீவாத்மாவானவ<mark>ன் தன் கர்மம்</mark> காரணமாகப் பிரமன் முதலாகப் புற்செடி வரையிலாக உள்ள எல்லா வஸதுக்களுமாகின்றுனென்பது பொருத்தமுள்ளது.

ஆனுல், 'எல்லாம் ஜீவனிடமிருக்கு உண்டாகின்றது; அவனி டமே லயிக்கின்றது; அவஞுல் வாழ்கின்றது' என்றவாறு ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹாரங்களுக்கு இவணேக் காரணமாகச் சொல்ல வியலுமோ என்ற விஞு எழும். அதற்கு மறுடுமாழி யாதெனில், ஜீவன் ஸ்ருஷ்டியாதிகளே ஸங்கல்ப்பிக்கின்றதில்லே யானுலும் இவனுடைய கர்மங்களே ஸ்ருஷ்டியாதிகளுச்குக் காரணமா யிருக்கையாலே இவணே அவ்வாறு கூறுவதில் குற்றமில்லே யென்றதே.

'ப்ரம்மம்' என்கிற சொல்லும் அவளேச் சொல்லுவ தாம். ப்ருஹத்வம் அதாவது பெருமை உள்ளது என்றது அச்சொல்லின். பொருளாம். இவ்வாறு பெருமை யென்ற பொருளேக் கொண்டு இச்சொல் வேறிடத்திலும் காண்கிறது, 'ஸ்ர்வஜ்ஞனை எவனிடமிருக்து ப்ரம்மம்—நாமரூபங்களும் ப்ருதிவி முதலானவைகளுமாக உண்டாகின்றதோ' என்ற (முண்டக) வாக்யத்தில் ப்ரப்ரம்மத்தினிடமிருக்து உண்டான தொன்றை யன்றே ப்ரம்மமென்கிறது. ஆகையால் பெருமை யுள்ள தென்று அங்குப் பொருளாய் அச்சொல் இங்கு நீவாத் மாவைச் சொல்லும். இது பூர்வபக்ஷம்.

ஸித்தார்கமாவது—'ுண்டாதல், அழிதல், உய்தெடுலன்ப வற்றை ப்ரம்மத்தினிடமிருந்து பெறுகின்றபடியால் இஃதெல் லாம் ப்ரம்மமே' என்றது இஙகுள்ள வாக்கியம. எற்கனவே ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹு ாங்களுக்குக் காபணமாக ப்பலித்தமான தொன்றைச் சொலலும் வகையிலே இங்குச் சொற்கள் அமைர் திருக்கிறன. பரப்ரம்மததிற்கே அவற்றிற்குக் காரணைப்பிரியி அவையாயிருக்கை (முன்பாதத்திற்கூறியபடி) ப்ரஸி ததமாம். •அவ்வாரர் தமயன், ரான் வெகுவாகக்கடவேன் அதற்காகப் பிறவி பெறுவேன்' வன வாசைப்பட்டான்', 'இதை பெல்லாம் ஸ்ருஷ்டித்தான் ' என்றவை முதலான வாக்யங்களிலே ப்ரமமத் தினின்றே உலகுக்குப் பிறப்பும் இருப்பும் இறப்பும் ப் சுவித்தங்களல்லனோ? முனோமபோகம் செய்ய ததகு தி அற்றவனே! ஸமஸ்தப்சஜைகளும் ஸத்தினின்றே 19 றந்து ஸத்தையே ஆதாரமாகக் கொண்டு ஸத்திலே வழிக்கின்றவை. இஃதெல்லாம இதீனயே ஆத்மாவாக உடையது ' என்றவாக் யத்தில் உலகுக்கு ப்ரம்மத்தினின்று பிறப்பு முதலானவற்றைப் பற்றி ப்ரம்மாயிருக்கை ப்ரஸித்தமாயுளது. இகழ்வுக்குச சிறிதும் இடமாகாது கலயாண குணங்களுக்கே இருப்பிடமான ப்ரம்மத்திற்கு இகழ்வுக்கெல்லாம் இடங்களான ஸர்வப்சாணி களாகத் தானுவகென்பது கேரிற்கூடாதாகிலும் அந்தர்யாமி ப்பாம்மணத்தில், பூமி முதலிய பூதங்களிலும் ஆத்மாக்களிலும் இருந்து அவற்றை உடலாகப் பெற்று அவற்றிற்கு ஆக்மாவாய், ஆகிலும் தனக்கு ஒரு தோஷமும் அற்றிருக்குமவன்' என்ற வாறு கூறியிருப்பதால் உடல வே.ற, ஆக்மா வேறுனபடியால் உடலின் ஸ்வபாவம் ஆக்மாவை யணுகவேண்டியதில்லே யாகை யால் தோஷங்கள் உடலான சேதநாசேதநங்களிலேயே கிற்கி றன; எல்லாவற்றிற்கும் ஆக்மாவான அவனுடைய மேன்மைக் குக் குறையில்ஃ. 'எல்லாம் ப்ரம்மம்' என்கிற வாக்யத்திலே 'எல்லாம்' என்கிற சொல்லான து உலகை மட்டும் குறிப்பதன் றடி 'உட‰ச்சொல்லும் சொற்கள் 'உடலுக்கு ஆக்மா எதுவோ அதனேயும் சொல்லியே முடியும்' என்பதை 'தேவன்' 'மஹ்ஷ் யன் ' என்றுற்போன்ற சொற்களிலே கண்டுளோம். தேவசப் தத்திற்கு தேவசரீரம் என்றது மட்டும் பொருளன்றே. அத் தகைய சரீரமுடைய ஒரு ஜீவன் என்று தானே பொருள் இங்ஙனமே, மனுஷ்யன், மாடு என்றவை முதலான சொற்களி லும். ஆகையால் உடலேச் சொல்லும் சொல் உயிரையும் குறிப்பது இயற்கையானபடியால் எல்லாம் எம்பெருமானுக்கு உடலானபடியாலே 'எல்லாம்' என்ற சொல்லும் உடலான வற்றையும் அவற்றிற்கு உயிரானப்ரம்மத்தையும் சொல்லுகிறது. ஆக 'எல்லாம்' என்ற சொல்லிற்கு எல்லாவற்றிற்கும் ஆத்மா என்றது பொருள். அதனைல் 'எல்லாம் ப்ரம்மம்' என்ற சொற் ரெடர்க்கு, 'ப்ரம்மம் எல்லாவற்றிற்கும் அர்தர்யாமி' என்றதே பொருளாகையால் பரப்ரம்மத்தைக் கொள்வதே இங்குப் பொருத்தமாயுளது என்றதாம். ஸூத்ரார்த்தமாவது—

> ஸா்வத்ர ப்ரஸித்தோபதேசாத். வூவஆது வூவிலோவதெ*மா*க. (1—2—1.)

ஸா்வ என்னும் சோற்போருளிற் கோள்ளப்பட்டது பரப்ரம்மமே: ஏற்கவே வேதாந்தங்களில் ப்ரஸித்தமாயுள்ள தன்மையிலே உபதேசம் செய்வதால்.

' இஃகெல்லாம் ப்ரம்மமன்றே' என்ற வாக்கியத்திலே எல்லா மென்ற சொல்லால் உலகை பெடுத்து அச் சொற்பொரு ளோடு ஒன்றுக உரைக்கப்பட்ட ப்ரம்மமானது பரப்ரம்மமே. ஏனெனில், ப்ரஸித்தமாயுள்ளதை உபதேசம் செய்வதால். 'ப்ரம்மத்தினின் அபிறப்பு, இறப்பு, இருப்பு இவைகளோப்பெற்ற தாலே இது எல்லாம் பரப்ரம்ம மாயிற்றே' என்ற சொற்றுடர் தெரிந்ததை நினேப்பூட்டுகிறதல்லது ஏற்கனவே ஒன்றைச் சொல்வதன்றே. பரப்ரம்மம்தானே ஸ்ருஷ்டிஸ் திதி லயங்களுக்குக் காரணமாக வே*தாந்த*ங்களிலே ப்1ஸித்தமானது. மேனும் எல்லாம் ப்ரம்மம் என்கிறதே. ப்ரம்மமென்ற சொல் ஜீவணேச் சொல்வதாளுல் ஒவ்வொரு ஜீவனும் மற்ற ஜீவன்களா கான், அசே தனங்களுமாகாளுகையால் பொருள் பொருந்தாது. ஸர்வாந்தர்யாடியாய் 'ஸர்வம்' எனப்படத் தகுமானது என்றபடி. (ஸூத்ரத்தில் 'ஸர்வம்' என்னுமே**, 'ஸ**ர் வத்ர' என ஏழாம் வேற்றுமையைக் கூறினதால், 'பூர்வ பக்ஷத்தில் கண்ணுக்குப் புலப்படும் ஸர்வத்தை மட்டும் கொள் ளாமல் அவற்றிலுள்ள ப்ரமமமென்ற நீவராகியைக்கொள்வது போல ஸி ததாக்தத்திலும் ஸர்வமெனப்படும சேதராசேதரங் களில் இருக்கும் பரப்ரமமத்தைக் கொவ்வது கூடுமென்று தெரிவித்ததாம்.)

#### PADA II-

Thus, in the First Pada of cleven Adhikaranas, the first four Adhikaranas deal with the question of the desirability of studying Vedanta. The fruits to be obtained by performing the various Karman (penance, sacrifices, etc.) are petty and shortlived and hence the man sets out to seek after Eternal Bliss, if any; and guidance in Vedānta. Thus, he begins to finds investigate; in doing so, there arise objections which are solved by the first four Adhikaranas. They established that words can be effective to indicate evena settled, established existing Thing, such as Brahman though it may be that it is not connected with any action; that the Vedantic words "From whom all things are born" do define the Brahman; that Brahman cannot be known from logic or inference, but only Vedanta is the authority; and that Brahman being Eternal Bliss, is the ultimate object of attain-Hence the justification for the investigation, by a person, into the nature of Brahman.

By the 5th Adhikarana, is established that the World-Cause can not be Achëtana, Moolaprakiti because it is said to have a Will to create; by the 6th, is established that It is not Jeeva because it is said to have the Highest Bliss beyond Jeevas.

The 7th Adhikarana states that though the words used mean a thing with a body, still as the same is not of the material kind but Aprakrta they must refer to Brahman only.

By the 8th and 9th Adhikaranas, it is said that though the words meaning Achetana are used, they denote Brahman only, because in the context the words refer to a World-Cause already established to be a Brahman.

In the 10th Adhikarana, reference is made to Jyōtis (Effulgence). This does not mean ordinary fire or Sun etc. but Divine Effulgence, Brahman, because the brightness or effulgence is of a divine kind.

In the last Adhikarana, the Upanishadic view is utilised to prove that when words denoting Chētana or Achētana are used in some passages even to denote them, the real meaning to be understood by the words is, not merely the the things denoted, but the Brahman which is the indweller, the Universal Soul.

Thus the existence of Brahman is established in the First Pada.

Now by the second Pada and succeeding two Padas, certain Texts of Vedanta which seem to raise doubts as to whether they refer to something else other than Brdhman are examined and proved that they also refer to Brahman.

In this way the glory of Brahman and thus many good qualities of His are expounded.

#### (1) Sarvatraprasiddhyadhikaranam.

Here a passage in Ṣāndīlyā Vidyā in Chāndōgyā is taken for consideration: "All this (world) is Brāhman as it is born from It, is absorbed in It and is sustained by It. A person should peacefully meditate on It. This purushā (man) is full of meditation; what he meditates upon he becomes such after he departs from this world. Let the contemplation be of what is Manōmayā, Praṇā Ṣāreerā and Bhā-Roopā etc. etc."

The Opponent says: The word "Brahman" in the first sentence is Jeeva, because He is said to be All which consists of Devas, mortals, animals and other non-sentient things. Only Jeeva can be said to become these objects on account of his Karman. To attribute all these things full of imperfections and faults to Brahman which is free from all imperfections is to make It imperfect and subject to faults. If it is a question as to how Jeeva can be said to be a Jagat-Kāraṇa (World-Cause), it may be answered by saying that after all, it is the Karman of the Jeevas that is the ultimate basis of creation and hence Jeeva can appropriately be termed Jagat Kāraṇā or World-Cause.

Again, if it be asked that the word Brahman cannot apply to Jeeva, it is to be answered "there are instances of the word being used in other senses, such as, in its literal meaning i. e. being big. Thus," From Him spring Brahman, Name, Form and Earth." Tihshows that the word Brahma is used to mean somes thing created by Para Brahman. That means Prakrti,

Answer:—The sentence has to be properly understood. What is said is that Brahman is Sarva, because of the reason that everything springs from

It, gets absorbed in It and is sustained by It. The above is stated to be the reason. As the reason must be one well known from other sources, and as only Para Brahman is said to be possessed of these qualities i. e. being the Jagat Kāraṇa (World-Cause) in other passages, Para Brahman only must be taken to be meant here. The passages referred to are, "Let me become many and be born", "He created all these things." etc.

The doubt arises how *Brahman* can become the various imperfect beings or things. *Srutis* do postulate such a possibility. Since *Brahman* is the prime cause of all things, He becomes such things.

The identity mentioned here is explained by the view that Brahman is the soul of All Things and Beings; and hence it can not be said that they are the same. This view is clearly (expressly) seen in the Antaryāmi Brāhmaṇa (in Brhadāraṇyāka and Subālōpanishad). When a word is used to denote a Being or a Thing, it must be taken to mean not only the Thing or Being indicated but also the Soul within. This is a well known principle. For example, the words Dēva, Manushya etc. mean not only the material body, but also the soul dwelling in them and controlling them. (The imperfection and faults attaching to the body do not touch the Ātman or the Soul within.)

The meaning of the sootra, is as follows.

#### I · SARVATRA PRASIDDHOPADESAT: 1-2-1.

What is stated to be in (all) 'Sarva' is Para Brahman because this fact is stated here as one already known and Its well known attributes are mentioned.

12

<sup>1</sup> It is to be noted here why the author of Sootra has used the word Sarvatra and not 'Sarvam' as in the passage quoted. According to the word Idam which means that which is to be perceived, the word Sarva is to denote the whole achetana. Let it be that the word 'Brahman' is to denote jeeva as the opponent thinks, or Paramatman; any how the sameness stated here to Sarva with Brahman can not be explained as the things to be perceived and chetanas are different, Hence in both cases the word Sarva should be taken to mean that which is existing in Sarva (all) and not only 'all'.

## विवक्षितगुणोपपत्तेश्च । १-२-२.

मनोमयत्वादिकाः सत्यसङ्करुपत्विमश्रा विवक्षिता गुणाः परम्मिन्नेबीप-पद्यन्ते ॥२॥

விவக்ஷித் குணுப்புக்கேச்ச.

**ഫി**ഖകും∮ി<u>ക്</u> മൌം അത്തെ ചെഖരിക്കും. (1—2—2.)

(சாண்டில்ய வித்யையிலுள்ள) சோற்களால் கருதப்படும் குணங்களேல்லாம் பரப்ரம்மத்திற்கே இபைவனவாகிரூற்படியா லும் (இது பரப்ரம்மமே).

'மகோமயன்' என்ற சொல பதைகளைக் கருவியாக உடையவன் என்ற பொருளில வந்ததன்று; சுததமான பணக் தால அறியப்படுகிறவன் என்ற பொருளது. ப்ராணசரீழன் என்பதற்கு ப்ராணணேயும் சரீரகதையுமுடையவன் என்றவாறு பொருள் கூடா; ப்ராணணேயும் உடலாக உடையவன் என்றது பொருள். இது ப்ரம்மததிற்கே கூடும். 'ஸத்யலங்கல்ப்பன்' என்றவாறு மற்றும் குணங்களும் அவனுககே உரியன.

#### VIVAKSHITAGUNOPAPATTESCHA · 1-2-2

The qualities intended are said apply to Paramatman.

The qualities intended by the words Manomaya, Prana Sareera etc apply to Para Brahman. Manomaya=A person to be realised by a Mind purified. Prana Sareera means a person who has Prana (breath) as his body.

### अनुपपत्तेस्तु न शारीरः । १२३.

एतेषां गुणानाम् अनन्तदुः स्विमश्रपरिमितसुखळवभागिनि अजे .कर्मपरवशे शारीरे प्रत्यगात्मन्यनुपपत्तेश्चीयं न शारीरः ; अपि तु परमेव ब्रह्म ॥३॥ அநுபபத்தேஸ்து ந சாரீர:-சு.க-வவத்த ஆு ந மாரீர: (1-2-3.) பொருந்தாவாகையாலும் ஜீவனன்று.

இந்தக் குணங்களெல்லாம் அளவற்ற துன்பங்களோடு கலந் ததும் அற்பமுமான இன்பத்திவலேக்கு இடமாய், அறிவிலியாய், கர்மங்களுக்குட்பட்டவனுய் உடலிலகப்பட்டிருக்கும் ஜீவாத் மாவினிடம் பொருந்தாவாகையாலும் இங்குச் சொன்னது ஜீவ னன்று; பரப்ரம்மமே.

#### ANUPAPATTESTU NA SAREERA: 1-2-3

It is not Jeeva because of the inappropriateness. [This sootra explains only the previous sootra.]

It is not Jeeva, since the qualities mentioned here cannot appropriately apply to him, as Jeevas are subject to pains and penalties and are subject to Karman.

# कर्मकर्तृव्यपदेशाच । १-२-४.

"एतिमतः भेत्याभिसंभवितास्मि" इति प्राप्यतया उपास्यो निर्दिश्यते; प्राप्तृतया च जीवः । अतश्च जीवादन्यदेवेंदं परं ब्रह्म ॥४॥

கா்மகா்த்ருவ்யபதேசாச்ச. *கூஉ 4க த 4 ர வ*ழவ செ*யா* அ (1—2—4)

செய்யப்படுபோருளாகவும் எழுவாயாகவும் பிரித்துச் சோல்லி யிருப்பதாலும்.

' இங்குஙின்ற சென்ற இவனே யடையப்போகிறேன்' என்ற வாக்கியத்திலே உபாஸிக்கப்படுகிறவனே அடையப்படு கிறவஞுகவும், உபாஸிக்கின்றவனே அடைகின்ற ஜீவஞுகவும் சொல்லியிருப்பதால் ஜீவீணவிட வேருன ப்ரம்மமே இப்ரகர ணத்தின் பொருளாம்.

#### KARMAKARTRVYAPADESAT CHA 1-2-4

Since they are also told as object and Subject.

Since it is said that He is the object (Karma-Kāraka) of meditation and of attainment, and the Jecua is mentioned as the meditator (Karthr) and person who is to obtain attainment. Therefore this is not Jeeva.

# शब्दविशेषात्। १-२-५.

"एप म आत्माऽन्तर्हृदये" (इति शारीर पष्ठ्या निर्दिष्ट.; उपास्यः प्रथमया । अतश्च जीवादन्यः ॥५॥

சப்தவிசேஷாத. ுன் வெள்ள க (1-2-5)

வேறறுமை வெவ்வேருயிருப்புகால்.

' எனது நறருகயக்கினுள்ளே இயுசகும் இந்த அதமா' என்ற வாகயத்திலே ஜீவிண் ஆரும் வேற்றுமைச்சொல்லாறும் உபாஸிக்கப்படுகிறவிண் முகலிவேற்றுமைச்சொல்லாறும் சொல் விருப்பகாறும் இவவாகமா ஜீவிண்சசாட்டி லம் வேறுன்வன்.

#### SABDA VISLSHAT 1-2-5

Because there is a difference in the words used to indicate each

In the text "my  $\overline{A}tman$  is present in my heart" the word denoting  $J\bar{e}eva$  is in the possessive case, and the person to be meditated upon  $\overline{A}tman$  is in the nominative case. Hence Brahman is other than Jeeva.

#### वेदान्तदीपः

### स्मृतेश्च । १-२-६

''सर्वस्य चाहं रहदि संनिविष्टो मत्त. स्मृतिर्ज्ञानमपोहनं च" इति स्मृते(ति?)श्च । अतश्च जीवादन्य उपास्यः परमात्मा ॥६॥

ஸ்ம்ா்தேச்ச. ஆு தொது (1—2—6)

ஸ்ம்ர் திப்ரமாண த் தினுலும்.

'எல்லாருடைய ஹ்றரு தயத்திலும் நான் நன்கு புகுந்திருக் கின்றேன். என்னுலே நிணேவும் அறிவும் மறதியும் மற்று மெல்லாம் ' என்ற கீதாவசனம் ஹ்ருதயத்திலே ஜீவணேவிட வேறுன ப்ரம்மத்தைச் சொல்லுகிறது.

#### SMRTESCHA 1-2-6

Because Smrti also supports this view.

In the text of *Sri Bhagavad Geeta* it is said, "I am present in the heart of every body. From me, memory, knowledge and reasoning faculty or forgetfulnesss arise."

This shows that the two persons mentioned are. distinct from each other.

# अभकोकस्त्वात् तद्वचपदेशाच नेति चेन्न निचाय्यत्वादेवं व्योमवच १२७

"एष म आत्माऽन्तर्हृद्ये" इति अल्पस्थानत्वात् , ('अणीयान् बीहेर्वा यवाद्वा" (इत्येल्पत्वच्यपदेशाच न परं ब्रह्मेति चेन्नि-निचाय्यत्वादेवम् । एवमुपास्यत्वाद्वेतोरेल्पायतनत्वव्यपदेशः; न स्वरूपाल्पत्वेनः ('ज्यायान् पृथिव्याः'' इत्यादिना सर्वसाज्ज्यायस्त्वोपदेशात् । "ज्यायसोऽप्यस्य त्ददया-यतनावच्छेदेनाल्पत्वानुसन्धानम् पपद्यते । व्योमवत्—यथा महतोऽपि व्योम्नः सूचीपथादिष्वल्पत्वानुसन्धानम् । चशब्दोऽवधारणे । तद्वदेवेत्यर्थः । स्वामाविकं चास्य महत्त्वम्त्राभिधीयत इत्यर्थः । ज्यायान् पृथिव्या ज्यायान् नन्तरिक्षाज्ज्यायान् दिवो ज्यायानेभ्यो लोकेभ्यः" (इति क्षेनन्तरमेवीप-दिश्यते ॥७॥

அர்பகௌகஸ்த்வாத் தத்வ்யபதேசாச்ச நேதி சேந்ந நிசாய்யத்வாத் ஏவம் வ்யோமவச்ச. கூடைவுகௌகவோக தேவிவிவர்கள் தெரு மாது நெகி தென் கிறாய்துக்காசெவ் வெழாசவது (1—2—7.)

சிறிய இருப்பிடமுடையதாகையாலும் சிறியதாகச்சோல்லப் பட்டதாலும் இது ப்ரம்மமாகாதேன்னவேண்டா. இவ்வாறு இது உபாஸிக்கப்படவேண்டியதத்தணேயே. ஆகாயம்போலவேயாம் இது.

'ஹ்ரு தயத்தினுள்ளிருக்கும் இது எனது ஆக்மா' என்றபடி கிறிய ஸ்கானமுடையதாகையாலும், 'கெல்லினின்றும் யவத்தி னின்றும் மிகச்சிறியது' என்று சிறியவளவுள்ளதாகச் சொல் லப்பட்டதாலும் இது பரப்ரம்மமாகா தென்னவேண்டா. இல் வாறு உபாஸிக்கப்படவேண்டுமென்ற காரணத்தாலே சிறிய இடமும் சிறிய அளவும் சொலலப்பட்டதாம். அதன் உரு வமே சிறியதென்ற காரணத்திறைலன்று. 'ஞாலக்கைக்காட்டி லும் பெரியோன்' என்றவாறு எல்லாவற்றிலும் பெரிதானமை பணிக்கப்பட்டுளதே. இங்ஙனம் பெரிதாயிருக்கும் இதற்கே ஹ்ரு தயத்தினுள் இருப்பது காரணமாகச் சிறியதாக டிணேக்கப் படுகை கூடும்; பெரிய வானமே ஊசியின்வாய் முகலான இடங் களேக் கொண்டு சிறியதாக டிணேக்கப்படுவது போல.

ஸுத்ரத்தில் 'ச' என்ற சொல்லுக்கு 'எவ' என்றது பொருள். ஆகாயம் போலவே என்றதாம. இவ்வாத்மாவிற்கு இயற்கையிலுள்ள பெருமையும் இங்கே சொல்லப்படுகிறதாகை யால். 'ஞாலத்தினும் பெரியோன்,வானத்தினும் பெரியோன், ஸுவர்கலோகத்தினும் பெரியோன், இவ்வுலகங்களேக்காட்டி அம் பெரியோன்' என அடுத்தாற்போல் ஜிதப்பட்டுள்ளதே. (7)

#### ARBHAKAWKASTWAT TADVYAPADESACHCHA NETI

#### CHET, NA, NICHAYYATWAT EVAM VYÖMAVAT CHA: 1-2-7

If it is queried: "This cannot be, because this Atmon is stated to dwell in a very small place and to be of small size,—the answer is, No. He is so mentioned there only for the purpose of meditation. But in Himself he is like Ether (atmosphere.)

Opponent: By the passage "This my soul is in the middle of the heart" it is said to be in a small place; and in the passage, "It is in a form smaller than a grain of rice or a yava grain", it is said as being of a small size. Therefore, this cannot refer to Brahman.

Answer:—It (the minuteness) is said only because of the facility for 'meditation'; (the meditator should meditate on Brahman in that form) but the natural form is not small. For it is said, "He is bigger than the Earth, etc." How then such a big Being be meditated upon as a small Being.? Since the heart is a small one and as the meditation is of Brahman as dweller-inside the heart, It is said to be small just as in the case of atmosphere we can imagine the small measure of the atmosphere as contrived in the eye of the needle. The word Vyōmavat brings out the above meaning as well as the bigness common to both.

# संभोगप्राप्तिरितिचेन्न वैशेष्यात्। १-२-८.

यदि उपासकशरीरे हृद्येऽयमपि वर्तते; तत्रस्तद्वदेवस्यापि शरीर-प्रयुक्तसुखदुः खसंभोगप्राप्तिरिति चेन्नि, हेतुवैशेप्यात् । न हि शरी- रान्तर्वर्तित्वमात्रमेव सुखदुःखोपभोगहेतुः; अपि तु कर्मपरवशत्वम् , तत्तु अपहतपाप्मनः परमात्मनौ न संभवति ॥८॥ इति सर्वत्रप्रसिद्धचिषकरणम् ॥१॥

ஸைப்போகப்ராப்திரிதி சேந்ந வைசேஷ்யாத். வு வைசை தடிரதிரி தி அள வெலு ஷ<sub>ீர்</sub> கூ. (1—2—8.)

ஸுகதுக்காநுபவம் வந்து தீருமேன்னவேண்டா; வாசியுளதால்.

உபாஸிக்கிறவனுடைய ஹ்ருதயத்தில் இவனும் இருப்பு தாகில், அவனுக்குப் போலவே இவனுக்கும் சரீரத்திஞலாம் ஸுகதுக்கங்களின் அனுபவம வருவதாம் என்னில, வாராது• காரணம வேருகையால். உடலினுள்ளேயிருப்பதே ஸுகதுக் கங்களின் அனுபவததிற்குக் காரணமன்று; விணேக்கு வசப் பட்டிருப்பதே காரணம். அது புண்ய பாபங்கள் படாத பரமாத்மாவுக்கில்லே.

#### SAMBOGAPRAPTIRITI CHENNA VAISESHYAT: 1-2-8

If it is said that Brahman will become subject to pain or pleasure No; because of the difference (between the two in their nature)

Opponent: If Brahman is said to be in the body of Jeeva, He will also be subject, like Jeeva, to all pains and pleasures which arise out of and caused by the body.

Answer: The cause for being subject to pain and pleasure is something different; i. e. existing in the body is not cause: but the real cause is also being subject to Karman.

This subjection to *Karman* cannot be said of *Brahman* because He is free from all sins. (8)

## (२) अत्ता चराचरग्रहणात् । १-२-९.

कठवल्लीप्वाम्नायते,— ''यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चोमे भवत ओदनः।
मृत्युर्यस्योपसेचनं क इत्था वेद यत्र सः'' इति। अत्रौदनोपसेचनस् चित्रोऽत्ता
कि जीवः । उत परमात्मेति संश्रयः। जिव इति पूर्वः पक्षः। ज्ञृतः ?
मोक्तृत्वस्य कर्मनिमित्तत्वात्, जीवस्यैव तत्मम्भवात्। राद्धान्तस्तु—
सर्दोपसंहारे मृत्यूपसेचनमदनीयं चराचरात्मकं कृत्स्नं जगदिति तस्यैतस्यात्ता
परमात्मेव। नि चेदं कर्मनिमित्तं भोक्तृत्वम्; अपि तु जगत्सृष्टिस्थितिलयलीलस्य परमात्मनो जगदुपसंहारित्वरूपं भोक्तृत्वम् । सूत्रार्थः— ब्रह्मक्षत्रौदनस्याता परमात्माः ब्रह्मक्षत्रशब्देन चराचरस्य कृत्स्नस्य जगतो
प्रहणात्। मृत्यूपसेचनो ह्योदनो न ब्रह्मक्षत्रमात्रम्; अपि तु तदुपलक्षितं
चराचरात्मकं कृत्स्नं जगदेव।।९॥

### प्रकरणाच । १-२-१०.

"महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरों न शोचित", "नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया" इति परस्थैव हीदं प्रकरणम् । अत्रक्ष्मयं परमात्मा ॥ १०॥ नन्यनन्तरम् , "ऋतं पिबन्तौ सुकृतस्य लोके गृहां प्रविष्टौं परमे पराध्ये" इति द्वयोः कर्म कलादनश्रवणात् , परमात्मनश्च कर्म- फलादनानन्वयात्, अन्तः करणद्वितीयो जीव एव तत्रातिति प्रतीयते । अभेऽत्रापि स एव जीवोऽत्ता भवितुमहितीत्याशङ्कचाह—

# ग्रहां प्रविष्टावात्मनो हि तद्दर्शनात् १-२-११

गुहां प्रविष्टौ जीवात्मपरमात्मानौ । जीवद्वितीयः परमात्मैव तत्र प्रतीयत इत्यथः । स्वयमनश्वतोंऽपि परमात्मनः, प्रयोजकतया पानेऽन्वयो विद्यते । जीवद्वितीयः परमात्मेति कथमवगम्यते ? तद्दरीनात्— तयोरेव ह्यस्मिन् प्रकरणे गुहाप्रवेशव्यपदेशो हश्यते ('तं दुर्दर्शं गूढ-मनुप्रविष्टं गुहाहितं गहुरेष्ठं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोको जहाति'' (इति परमात्मनः; 'या प्राणेन संभव-त्यदितिदेवतामयी। गुहां प्रविश्य तिष्ठन्ती या भूतेभिव्याजायत'' (इति जीवस्य। कर्मफलानि अत्तीत्यदितिः-जीवः॥११॥

# विशेषणाच । १-२-१२

असिन् प्रकरणे हुंपक्रमप्रभृति ओपसंहाराज्जीवपरमात्मानावेव उपास्यत्वोपासकत्वप्राप्यत्वप्राप्तृत्वादिभिर्विशेष्येते, र्भिहान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचिति'', "विज्ञानसार्थिर्यस्तु मनःप्रप्रहवान् नरः । सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदम् " इत्यादिषु । अत्रश्चीत्ता परमात्मा ॥१२॥

### इति अत्रधिकरणम् ॥२॥

### அத்த்ரதிகரணம். 2.

(கீழ் அதிகரணத்தில் பரமாத்மாவுக்கு போகம் வர வழி யில்லே யென்னவே, போகம் செய்பவனுகச் சொல்லப்பட்ட ஆத்மா பரமாத்மாவாகான் என, ஓர் உபகிஷத்தில் விசாரம் கிளர்கிறது,)

கடோபஙிஷத்தில், 'யாவணெருவனுக்கு ப்ராம்மணன் கூத்ரியன் என்ற இரு வர்ணங்களும் அன்னமாகின்றன; யமனைவன் அன்னத்திற்கலக்க வார்க்கப்படும் வஸ்துவாகிருன்? அவன் எவ்வண்ணமுளானே, அந்த வண்ணமறிபவன் யார்?' என வோதப்படுகிறது. இங்கு அன்னம், அதிற் கலக்கப்படும் திரவம் இரண்டினுல் உண்பவளைகக்குறிக்கப்பட்டவன் ஜீவளு, பரமாத் மாவாஎன ஐயம் பிறக்கிறது. ஜீவனே அவனென்றது பூர்வபக்கும் ஏன்? உண்பதென்பத் கர்மாவின் பலனன்றே? ஜீவனுக்கே அது கூடுமாதலின். வித்தார்தமாவது—அன்னத்தை யுண்ப தற்கு கூடச் சேர்க்கும் வஸ்துவாக நமீனச் சொன்னதால்

(சாறு, குழம்பு, தயிர், பால் போன்ற அத்தகைய த்ரவத்தை யுடைய) இவ்வன்னமானது ஜங்கமம், தாவரமெனப்பட்ட முழுவுலகு மாமாகையாலே அதை உண்பதென்பது ஸர்வலோக ஸம்ஹாரமேயாமது பற்றி இங்கு உண்பவன்ப்ரளய கர்த்தனை பரமாத்மாவேயாவான். புண்யபாபங்கள் மூலமாய் அன்னம் புரிப்படுதன்பது இங்குச் சொல்லப்படுகிறதன்று. உலகின் ஸ்ருஷ்டி, ஸ்திதி, ப்ரளயங்களே லீஃயாக உடைய பரமாத்பா வின்ப்ரளயத்தொழிலே உண்கையெனப்படுகிறது.

ளூத்ரத்தின்பொருளாவது ——

அத்தா சராசரக்ரஹணத். சு தா அமா அமு ஹணாக 1-2-9.

உண்பவன் பரமாத்மா சராசரங்களக் கோள்வதால்.

ப்ராட்டிண கூத்ரியங்களாம் அன்னத்தை யுண்பவனுக ஒதப்பட்டவன் பரமாத்மாவாவான். 'ப்ரம்ம', 'க்ஷத்ர' என்ற சொற்கள் ஐங்கமஸ்தாவரமயமான முழு உலகையும் குறிப் பனவாம். நமீனத் துணேயூணுகக் கொண்ட அன்னம்ப்ராம் மண க்ஷத்ரியர்கள் மட்டுமாகமாட்டா ஆகையால் முழு உல கிணக் கொள்க வென்றவாறு.

ப்ரகரணச்ச. உதாசனாது. (1—2—10.)

ஸ்ந்தர்ப்பத்தினுலும்.

'பெரியோனுய் ப்ரபுவுமான ஆக்மாவை கிணேத்துக் துணி வுள்ளவன் துயரப்படு கிறதில்ஃ' 'இக்க வாத்மாவானது மனனம், த்யானம் போன்ற செயல்கள் மட்டாலே (பக்தியாக வாகாத வெறும் செயல்களாலே) அடையப்படமாட்டாது' என்றவாறு எப்பெருமானின் ஸக்தர்ப்பத்திலன்றே கீழ்ச் சொன்ன மக்த்ரமுள்ளது — ஆகையால் உண்பவன் பரமாத் மாவே.

கேள்வி- அதற்கு மேலுள்ள மந்த்ரத்தில், ''புண்யத்தின் பலனேப் புண்ய உலகில் அருந்துகின்றவர்களும், சிறந்து மதிக்கத் தகுந்த இட (ஹ்ருதய) த்திலே குஹையினுட்புகுந்தவர்களும் '' என்று விணேயின்பலணே உண்ணும் இருவரைக் கூறுவதால் வினேப்பயின உண்பதென்பது எம்பெருமா இபக்குக் கூடா ததால் இவ்விருவர் ஜீவனும் அவனுக்கு ஸஹாயமாயுள்ள மனதுமே யாகவேண்டும். (மனத்தின் ஸஹாயமின்றி ஸுகா நுபவம் செய்ய வியலா தாகையாலே சீவனுடன் மனத்தையும் சேர்த்துச் சொல்லிற்று.) ப்பாணனு மாகலாம். ஆகிலும் உண்மையாய் உண்பவன் சீவனேயாவான். ஆக அவ்விருவரில் முக்யமான ஜீவின முன்மந்த்ரத்திற் கொள்வதற்கே ஸைந்தர்ப்பம் பொருந்து மென்றவாறு. இதற்கு மறுமொழி கூறுவது மேல்ஸூத்ரம்—

குஹாம் ப்ரவிஷ்டாவாத்மாகௌ ஹி தத்தர்சநாத்.

### 

குஹையினிற் புகுந்த விருவர்கள் ஜீவாத்மாவும் பரமாத் மாவுமேயாவர். அவ்விதமே காணப்படுகிறபடியால்.

சிவனுடன் சேர்ந்த பரமாத்மாவே அங்கும் சொலலப் படுகிறுன். பரமாத்மா, தான் அருந்துகின்றவனல்லனுகிலும் சீவ*ணே அருந்துவிக்கிறு கையால் அவனுக்*கும் அரு*ந்துவ* தென்ற செயலில் ஸம்பர்தமுண்டு-—பரமாத்மாவையே இங்கு ஜீவனேடு கொள்ளவேண்டும், மனதையன்றென விளங்குமென்னில் — இந்த ஸுநர்ப்பத்தில் அவ்விருவருக்கே குஹையிற் புகுதல் பணிக்கப்பட்டது கண்கூடு. விஷையத்தில் அதைச் கூறும் மந்த்ரமாவது — 'காணவரியனும், கர்மமாம் அவிதபையினுல் மறைக்கப்பட்டவனும், எல்லா வற்றி அமுட்பு தந்தவ அம், ஹிருதயகுகையி ஆள் உருவத்தாட னிருப்பவ*னு*ம். ஸூக்ஃமமான ஆத்மாவிலி ருப்பவனும் முதனின்று ஒரேகிதமாயிருப்பவனுமான அந்த தேவணே, ஜீவா த் மாவை யோகமூலமாகப் பார்த்த பிறகு, த்யானம் செய்து தாணி ஸுகதுக்கங்களே யொழிக்கிறுன்' என்பதாம். வுள்ள வக் ஜீவாத்மவிஷையத்தில ——— 'வினேகளின் பயன்களே யுண்ணும் யாவனெருவன் (ஜீவாக்மா) இந்த்ரியங்கள் மூலமாக போகங் களேப் பெறுபவனுய் ப்ராணவாயுவுடன் சேர்ந்திருக்கிறுன்; ஹ்ரு தயகுகையில் கிஃத்திருந்துகொண்டு பஞ்சபூ தங்களுடன் கூடவே பலவிதமான பிறவிகளேயும்பெறுகிறுன்'' என்ற மந்த்ர இங்கு அசிதி என்ற சொல் ஜீவீனச் சொல்லும் உண்பவனென்றது அதன் பொருள். (11) விசேஷணச்ச.  $\mathbf{a}^{\mathbf{G}}$ ெமுஷணாறு. (1-2-12.)

(அடைமொழிகளால் இவ்வாத்மாக்க**ோயே** இங்கு) சிறப் பித்திருப்பதாலும்.

இந்த ஸர்தர்ப்பத்தில் முதலினின்ற முடிவுவரை ஜீவனும் பரமாத்மாவுமான இவ்வாத்மாக்களே உபாஸிக்கப்படுபவன், உபாஸிப்பவன், அடையப்படுபவன், அடைகின்றவன் என்பது முதலான பண்புகளாலே கிறப்பிக்கப்படுகின்றனர்—'பெரியா னும் ப்ரபுவுமான ஆத்மாவை த்யானம் செய்து துணிவுடை யோன் துன்பமற்றிருக்கிறுன்,' 'யாவனுரு மனிதன் விஞ்ஞா னுக்கைத் தேர்ப்பாகளுகவும் மனத்தைக் கடிவாளமாகவு முடையவன், அவன் வழிக்கு முடிவிடமான, விஷ்ணுவினு டைய அந்தச் கிறந்த இடம் சேர்கிறுன் ' என்றவை முதலான மொழிகளில். ஆகையாலும் ப்ரம்மக்ஷத்ரங்களே யுண்பவன் பரமாத்மாவேயாவான்.

### 2 Attradhikaranam

### ATTA CHARACHARAACRAHANAT 1--2-9-

Eater is Brahman, because both movables and immovables are intended as to be eaten

In the Kathavalli, it is said. "To whom Brahmins and Kshstriyas become cooked Food (Ōdana), to whom Death is a side-dish or condiment upasēchana to e mixed with Food, nobody can know in what stateb that person exists."

Opponent: By the use of the words  $\bar{O}$ dana and Upasēchana an Eater is indicated. Who is it? Is it not Jeeva? Eating is the fruit of Karman and so only Jeeva is meant.

Answer: Since the God of Death is mentioned as the side-dish, the words Brahma and Kshatra in the text must be taken to mean all movables

and immovables i e. the whole Universe which is subject to Death (Destruction). Hence, the word 'Eater' denotes the Doer of the act of total Destruction; and that is *Paramātman* only. The ordinary eating, which is subject to *Karman*, is not what is intended here.

#### PRAKARANAT CHA 1-2-10.

#### Because of the context also.

"The person who meditates on Big All-pervading Atman never comes to grief". "This Atman cannot be reached by mere reflection or by meditation or by hearing his name again and again." He is reached only by him whom He chooses; to that Jeevatman He shows His Form." The import of this passage is, shortly stated in the words 'Ka Ittha Veda yatra Sa:' (who can know in what state He exists) in the passage referred to in the previous sootra. So the Eater mentioned therein is the same as that Paramatman.

### GUHAM PRAVISH FAW ATMANOW HI TADDARSANAT: (1-2-11.)

Both having entered into the cavern of heart are both souls J-evatman and Paramatman, because the entrance into it is mentioned in respect of them only.

Opponent: The passage 'Rtam' etc. can refer only to Jeevatman because drinking is only the function of Jeevatman. So the Eater in the previous passage must also be a Jeeva. The meaning of this passage is: "There are two who enjoy the fruits of good Karman; they are inside a cavity in a precious place. These two are stated to be Shade and Sunshine by the Brahman-wise, such as, those who know Panchāgni-Vidyā and those who studied Trināchikēta\* (\*three Anuvākas or portions of Vēdas which treat of the

Nāchikēta Agni i. e. a sort of platform for placing Fire for purpose of some sacrifices.) Who are these Two? One must be Jeeva; and as to the other, it cannot be Paramātman, because He cannot be the enjoyer of pleasures, etc. the result of Karman. So, the second must relate to Prāṇa (Breath) or Buddhi (Intelligence) with whose help he (the Jeeva) enjoys. Jeeva is therefore the Principal person and so in the previous passage also, only Jeeva must be taken to be intended.

Answer: The second of the two objects is Brahman because the two (i. e. the drinkers) are stated in this passage, to have entered the cavity. Such entry into the cavity is mentioned only in respect of Jeeva and Paramatman. in the passage before and after this passage. Thus—"After himself (Jeevatman) by Gñana Yōga, Jeevatman becomes freed from pleasures or pains by meditating on Paramatman, the Ancient who is not easily seen, who is hidden inside a cavity, in a place difficult to reach." Here Paramatman is stated to have entered into cavity. Similarly, the Jeevatman is also said as having entered into the cavity in the passage, "Jeeva, subject to enjoying the fruits of Karman with his sense organs remains with Prana; having entered the cavity this Jeeva takes his birth with the five elements"

Since these two are mentioned with reference to cavity-entering, only these two must be taken to be intended here also—One being Jeevatman, the other must be Paramatman.

In what sense, can Brahman be said to 'drink?' Since Paramatman is the cause of making the other to drink, the expression "Drinker" is used. Even the argument on the other side (Poorva Paksha)

साक्षात्कारश्च, तदुपासननिष्ठानां योगिनाम् । स्त्रूत्रार्थस्तु—अक्ष्यन्तरः परमात्मा, संयद्वामत्वादीनां गुणानामत्रेवोपपत्तेः ॥

# स्थानादिव्यपदेशाच । १-२-१४.

स्थानं—स्थितिः । परमात्मन एव, "यश्चक्षुषि तिष्ठन्" इत्यादौ चक्षुषि स्थितिनियमनादीनां व्यपदेशाचीयं परमात्मा ॥१४॥

# सुखविशिष्टाभिधानादेव च। १-२-१५.

"प्राणो ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्म" इति सुखविशिष्टतया प्रकृतस्य परस्यैव ब्रह्मणेऽक्ष्याधारतया उपास्यत्वाभिधाना । एवकारो ऽस्यैव हेतोनैरपेक्ष्यावगमाय ॥१५॥

"प्राणो ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्म" (इत्यत्र सुखिविशिष्टं परमेव ब्रह्मीभिहित-मिति कथमिदमवगम्यते ? यावता नामादिवत् प्रतीकोपासनमे ब्रेत्याशङ्क्याह—

### अत एव च स ब्रह्म । १-२-१६.

यत्तित्र भवभयभीतायोपकोसलाय ब्रह्मस्वरूपिजज्ञासवे, किंच तु खंच न विजानामि" इति प्रच्छते, 'यद्वा व कं तदेव खं यदेव खं तदेव कम्' इत्यन्योन्यव्यवच्छेदकतया अपरिच्छिन्नसुखस्वरूपं ब्रह्मेत्यभिधाय, ''प्राणं च हास्मे तदाकाशं चोचुः'' इत्युक्तम् — अत एव खशब्दाभिधेयः स आकाशोऽपरिच्छिन्नसुखिविशिष्टं परं ब्रह्मेव ॥१६॥

# श्रतोपनिषत्कगत्यभिधानाच्च। १-२-१७.

श्रुतोपनिषत्कैः अधिगतपरब्रह्मयाथात्म्यैः ब्रह्मप्राप्तये या गतिर्वि-रादिकाईधिगन्तव्यतयाईवगता श्रुत्यन्तरे, तस्यार्श्वेहाक्षिपुरुषं श्रुतवतोईधि-गन्तव्यतया, "तेचिषमेवाभिसंभवन्ति" इत्यादिना अभिधानादक्षिपुरुषः पर-मात्मा ॥१७॥

## अनवस्थितेरसंभवाच नेतरः । १-२-१८.

परमात्मन इतरः जीवादिकः । तस्याद्धिण नियमेन नवस्थितेः अमृतत्व-संयद्वामत्वादीनां चासंभवात्र सोईक्ष्याधारः ॥१८॥

### इति अन्तराधिकरणम् ॥३॥

### அந்தராதிகரணம். 3.

(காணக்கூடாதவணேப் பரமாத்மாவென்று கீழே கூறின தால் காணப்படுகிறவகைக் கூறப்பட்டவன் அவஞகானென்று மேல் அதிகரணம் எழுகிறது)

சார்தோக்யத்திலே, 'யாவணுறுவன் கண்ணிற் காணப் படுகிறுன், இவனே ஆதமா; இதே அழிவற்றது, பயமில்லாதது; இங்குக் கண்ணிலிருக்கும் இதே ப்ரம்மம் ' எனவுளது. புருஷன் பரமாத்மாவா, வேரு என்று ஸம்சயமுண்டாக, வேறே என்றது பூர்வபக்ஷம். என்? காணப்படுகிறதாகக் பட்டிருப்பதால். பரமாத்மா ப்ரத்யட்சமாய்ப் பார்க்கப் படக் கூடுமோ? (வேறென்றுல் யாதென்னில், ப்ரதிபிம்பமாகலாம்; எதிருருவமே யன்றே கண்ணிற் காணக்கூடியது. ஜீவாத்மாவு கண்ணின் நிலேயைக் கண்டுதானே ஜீவன் உள் இல்லாததும் ஊஹிக்கப்படும. அல்லது இருப்பதும் கண்ணுக்கு தேவதையான சூரியனுமாகலாம்; அவன் தன் கொணம் வாயிலாக இங்கே ஙிலே பெற்றிருப்பதாக வேதமோது கெறதே.) இவ்வாறு பூர்வபக்ஷம். ஸித்தார்தமாவது ——

கண்ணி அள்ள புருஷனிவன் பரமாத்மாவே; ஆதமத்வம்,, அழிவற்றமை, பயமற்றிருக்கை என்பன பரமாதமாவினிடமே கிறைந்திருப்பன. ப்ரம்மமென்பதும், ஸம்யத்வாமனென்பது முதலான விசேஷணங்களும் பரமாத்மாவிற்கே தகும். 'ஸம்யத் வாமன்' என்றுல், 'கல்யாண துணங்கள் குவிந்தவன்' என்ற படி. இவ்வாறே எல்லாவுலகங்களி அம் விளங்குவதால் **பாரிர்** என்றும், நற்குணங்களே யடைவிப்பதால் வாமங் என்றும் வர்ணிக்கப்பட்டுளான். ஆகிலும், 'கண்ணில் காணப்படுகிறுன்' என்றது பொருந்தாதே என்னவேண்டா. கண்ணிலிருப்பவ னென்று சாஸ்த்ரமூலமாய்க் காணப்படுகிறதால. அவனே உபாஸிப்போர்க்கு அவன் அங்குக் காணக்கூடியவனுமாம். எனவே உபாஸித்துக் கண்டுள்ள குரு அவ்வாறு கூறுவது கூடும் ஸூத்ரார்த்தமாவது-----

அந்தர உபபத்தே:. சுண் உவவதோ. (1–2–13.) கண்ணுள் இருப்பவன் பரமாத்மா. (சோன்ன தர்மங்கள் சேரத்) தகுமானவனைகயால்.

ஸ்த்தாஙாதிவ்யபதேசாச்ச. ஐவா நா திவநவ செமா ஆ. (1-2-14.)

அந்தர்யாமி ப்ராம்மணத்திலே, கண்ணிலிருப்பவன் என்று தொடங்கி கண்ணில் இருப்பது நியமிப்பது முதலியன பரமாத்மா விற்குச் சோல்லப்பட்டிருப்பதாலும் இப்புருஷன் பரமாத்மாவே. (இருப்பதைக்கொண்டு ப்ரதிபிம்பம் இது என்றும், நியமிப் பதைக்கொண்டு ஸூர்யன் இது என்றவாறும் கூறினதை கையெல்லாம் கழிப்பதற்காக ஐரா நாறி என ஆதிபதம் உளது. (14)

ஸுகவிசிஷ்டாபிதாநாதேவ ச. வு-வளினிஷா உியா\_நா உவ அ. (1-2-15.) ஸுகமுடையா‱யே சோன்னதாலும்.

'ப்ராணன் ப்ரம்மம்; ஸுகம் ப்ரம்மம்; வான் ப்ரம்மம்' என்று முன்னம் ஸுகச்சிறப்புடையதாகச் சொல்லப்பட்ட பரப்ரம்மத்தைக் கண்ணில் உபாஸிக்கப்படவேண்டியதாக இங் குச் சொல்லியிருப்பதாலும் இப்புருஷன் பரமாத்மாவே. ஸூத் ரத்தில், 'ஏவ' என்ற சொல், இஃதொன்றே போதுமான கார ணம்; வேறு அதிகமாம் என விளக்குகிறது. (15)

ப்ராணன் ப்ரம்மம்; ஸுகம் ப்ரம்மம், வான் ப்ரம்மம் என்ற வாக்கியத்தில் ஸுகச்சிறப்புடைய பரப்ரம்மமே பணிக்கப்பெற்ற தென எங்ஙனம் அறியலாகும். அங்கு உலகப்ரஸித்தமான ப்ராணவாயுவையும், ஐச்வர்ய இன்பத்தையும், வானத்தையும் ப்ரம்மமாக கிணேத்துக்கொள் என்ற ப்ரம்மத்தன்மையை ஏறிட்டு த்ருஷ்டியுபாஸனமே சொல்லப்படலாமே என்ன, மேல் ஸூத்ரம் எழுகிறது—

அத ஏவ ச ஸ ப்ரஹ்ம. சு *தணவ அ ஸ ஸ ஆ*. (1—2—16.) ஆகையினுலேயும் அது ப்ரம்மமே.

(ஆகையினுல் என்பதற்கு ஸுகச்சிறப்புடைய ப்ரம் மத்தையே சொல்வதாலென்றது பொருள். அத்தகைய ப்ரம்மத்தையே அவ்வாக்யத்தின் பொருளாக வேதமே விரித் துரைத்ததாலென்றபடி. உலக இன்பத்தையும், வானத்தையும் ப்ரம்மமாக ஏறிட்டுக்கொள்வது அவ்வாக்கியத்தின் கருத்தன்று. ஏனெனில்) ஸம்ஸாரத்தினின்று அஞ்சி ப்ரம்ம ஸ்வரூபத்தை யறிய விரும்பின உபகோஸைன், 'ப்ராணன் ப்ரம்மம், ைகம் ப்ரம்மம், வான் ப்ரம்மம்' என்ற அக்னிகளின் உபதேசத்தைக் கேட்டு, 'ப்ராணன் ப்ரம்மமென்றதை யறிக்தேன். த்ருஷ்டி யுபாஸகம் மோக்ஷமனிக்காதாகையாலே அதனேத் தாங்கள் உபதேசிக்கப் போவதில்2ல. மேல்வாக்யங்களின் பொருணில் ஐயமேற்படுகிறது. பூதாகாசத்தையும் உலக ைகத்தையும் தனித்தனியே ப்ரம்மாதீனமாக உபாஸிப்பதா, அல்லது வான் என்பதற்குப் பெரிதென்ற பொருளாய் அளவற்ற ஸுுகமுடை ய**து ப்ரம்ம**மென்ற ஒருபடியான உபாஸனம் செய்வதா? கருத்துக்களும் கூடுவதால் மேல்வாக்யத்தின் பொருளே அறிகி லேன்' என்றுன். அதற்கு 'ஸுகமே வான், வானே ஸுகம்' என்று அக்னிகள் மறுமாற்றம் அளித்தன. அதனுல் தனித் தனி யுபாஸனமிங்கு இல்லே, ஒன்றுக்கொன்று விசேஷணமாய், **வ**ரனுன ஸுகம் ப்ரம்மமென்ற பொருளாய் ஸுகச்சிறப்புடைய ப்ரம்மமென்ற உபாஸாகமாயிற்று. இப்படி விரித்திருப்பதாலே இரண்டு உபாஸனங்களிங்கு என்று தெளிவானதை மேலே வேதமே விளக்குகிறது; "ப்ராணணயும் ஆகாசமானவதையும் அவனுக்கு அக்னிகள் உபதேசித்தன'' என்றது அது. (இல்ஃ யேல் இங்கு மூன்று அகாரங்கள் இருக்கவேண்டும். ஆகையால் ஆகாசமென்று சொல்லப்பட்டது பூதாகாசமன்று, ப்ரம்மமே, ஸ**ுகமுடையதாய்க்**கொண்டு வாஞயிருப்பது **= அ**ளவற்றிருப் பது ப்ரம்ம மென்றது அதன்பொருள். 'ப்ராணணயும் அவ்வாகாசத்தையுமுபதேதித்தன' என்ற வாக்யத்தைக்கொண்டு பூர்வபக்ஷி, 'இங்கே ப்ரம்மத்திற்கு உபதேசம் இல்ஃ. வேறு வஸ்துக்களுக்கே' என நிணக்கிறுன். ப்ராணு தி சப்தங்கள் ப்ரம்மத்தையே செரல்லும். வேறென்றைச் சொலலி ப் சம் மத்ரு ஷ்டி இங்குக் கரு தப்படவில் இல. 'ப் சாண ஊயும் ஸுகரூபமான ஆகாசத்தையும்' என்று சொன்னதற்கு மூன்று உபாஸனங்களில்லே பென்று விளக்குவதிலே ஸித்தார் தியின் கருத்து. ஸூத்ரத்தில், 'ஸ:' என்ற சொல்லா னது, 'ப்ராணம் ச ஹாஸ்மை திசாகாசம் ச ஊ அு ு ச என்கிற வாக்யத்திலுள்ள புல்லிங்கமான சொல்லே பெடுத்து ப்ரம்மமே தவிர வேறு வஸ்து வன்று என்கிறது. அதற்குக் காரணம், ஸுகச்சிறப்புடைய வஸ்துவையே பொருளாகக் கொள்ளும்படி முன்வாக்யம் விவரித்திருப்பதேயாம்.) ஆகை யால் கண்ணினுள் கூறப்பட்ட புருஷன் பரப்ரம்மமே. (16)

ச்ருதோபரிஷத்ககத்யபிதாராச்ச.

ஞு - தொவ **கிஷத**ற த<sub>ி</sub> வியா நாஅ. (1—2—17.)

உபநிஷத்தின் பொருளேக் கேட்டுணர்ந்தவர்கள் போம் வழியை அர்ச்சிராதிகதியைச் சோல்லியிருப்பதாலும்.

உபங்ஷத்தைக் கேட்டுணர்ந்து பரப்ரம்மத்தின் உண்மையை யறிந்த மஹான்களாலே ப்ரம்மத்தைப் பெறுவதற்கு எந்த அர்சசிராதிகதி அறியப்படவேண்டியதாக வேறு வேதங்களில் ஒதப்பட்டுளதோ, அதனே இந்த அக்ஷிபுருஷணக் கேட்டுணர்ந்த வன் அடையப்போவதாக, ''அவர்கள் அர்ச்சிஸ்ஸை யடைகின்ற னர்'' எனத்தொடங்கி உபதேசித்திருப்பதாலும் அக்ஷிபுருஷன் பரமாத்மாவே.

அருவஸ்த்திதேரஸம்பவரச்ச நேதர:

கு நவவிதெரவை∘உவா அ நெதரு: 1—2—18.

பரமாத்**டிாவைக்காட்டிலும் வே**ருன ஜீவஞே, ஸூர்யஞே, பிரதிபிம்பமோ அக்ஷிபுருஷனல்ல. (கண்ணில்) நிலேத்திராமை யாலும் ஸைமயத்வாமத்வாதி குணங்கள் சேராமையாலும். (18)

### (3) Antarādhikaraņa.

It is said that Paramatman is one not to be seen. How can a person who is said tobe seen be Paramatman? On this question this adhikarana arises.

#### ANTARA UPAPATTE [1-2-13]

The Purusha inside [the Eye] is Paramatman. because the attributes mentioned are appropriate only to Him.

In Chandogya Upakosala Vidya, it is said that 'Purusha seen in the Eye is Atman; it is deathless, free from fear. That is Brahman, It is to be meditated upon.' Who is this Purusha, whether it

is the reflection in the eye or a Jeeva or the Deity  $(D\bar{e}vat\bar{a})$  presiding over the eye, or  $Param\bar{a}tman$ .

'It cannot be Paramatman. it may be any one of the other three,' says the opponent, because the word. 'seen' is used; Hence it may be a reflection, for when we see one's eye, we also see one's reflection in it. Or it may be a jeeva because from seeing the eye, we know that there is Life or jeeva living therein. Or it may be the presiding Devata, because without its help, no eye can perform its function.'

Answer: The Supporter of the Eye must be Brahman because the qualities of being Atman, being Deathless, being unafraid, being All-Big are the exclusive attributes of Brahman. He is also described as Samyadwāma (the person in whom all virtous qualities reside) and so on. The word 'seen' means not seen' by ordinary men, but by one who, like the teacher of this Vidyā, has practised meditation.'

Question again: The words Ya  $\overline{E}sha$  (This-That) connote an object already familiar and so it has to be said that these refer to Pratibimba (Image) or Jeeva.

Answer: No; because the *Para Brahman* is made familiar to us by *Vedanta* by references to it all over the  $V\bar{e}da$ . Hence the Propriety of describing Him as  $Ya\ \bar{E}sha$ :.

#### STHANADI VYAPADĒSAT CHA 1-2-14

Because its existence therein, etc. are mentioned.

Again, another reason. In the Antaryami Brahmana, Paramatman is stated as existing in the eye and controlling it. So the Purusha in the eye is Paramatman.

#### SUKHA VISISHTABHIDHANADEVA CHA 1-2-15

Recause what is mentioned before as enjoying Bliss is indicated here.

The thing that is stated in the passage, "Prana is Brahman; Bliss (Kam) is Brahman; atmosphere (Kham) is Brahman" is the person who is stated here to be meditated upon as being in the eye. The person in the eye therefore is Brahman.

[The word  $\bar{E}va$  in the Sootra denotes that this reason itself is enough to establish the person in the eye as Brahman.]

#### ATA EVA CHA SA BRAHMA 1-2-16.

For the very reason, He is Brahman.

The question is, 'How does the passage above mentioned denote Brahman?' 'It cannot be Brahman' the questioner says, 'The word Prāṇa means "breath' and 'kam' worldly enjoyment and kham firmament of atmosphere; these can not be really Brahman. Still it is said so, because Brahman is to be meditated upon in these forms just as in the case of 'Nāma Brahma iti upāseeta' etc. in Bhooma vidyā.

Answer:—The passage occurs in the context where Upakōsala, being afraid of Samsāra desires to know the True Brahman; therefore what is taught here cannot but refer to the true Brahmōpāsana. In fact, as Upkōsala puts the question what is meant by kam Brahma kham Brahma by saying, "I know that Praṇa is Brahman: but I do not know Kam and Kham" and the answer is that both are the same and not different, the word Kham must be taken as an adjective of Kam. So both the words are to mean a Bliss like Ākāṣa, expansive and not measurable; that is Brahman only. This interpretation is borne out by what is stated at the end "They told him about Prāna and

that  $\overline{A}k\overline{a}$ , a." Here the words used are  $Tad\overline{a}k\overline{a}$ , and cha ('that  $Ak\overline{a}$ , sa too') and not Tat cha Akasam cha (That and  $Ak\overline{a}$ , Therefore what is meant by 'Tat' is the same as  $Ak\overline{a}$ , Tat meaning Bliss.

#### SRUTOPANISHATKAGATYABHIDHANAT CHA 1-2-17

Also because the path peruliar to a person who has heard Upanishad (1 e Brahmopasaka) is taught-

In this *Upānishad*, *Upākōsāla* is taught the path (*Archirādimārga*) by which only the *Upāsakas* of *Brahman* reach the place of *Mōkshā*. Hence *Brahman* must be taken to be intended.

#### ANAVASTRITE, ASAMBHAVAT CHA NETARA: 1-2-18

Because of the absence and mappropriateness he is not any other-

The passage  $\bar{E}$ sha Akshini Purusha: denotes a person existing in the eye. Neither the reflection, nor Jeeva, nor, the Eye-God is existing in the cye always: Brahman is ever existing there. Again, the attributes stated here cannot be appropriately applied to them. So not one of them can be said to be meant here.

# (४)अन्तर्याम्यधिदैवाधिलोकादिषु तद्धर्म -व्यपदेशात् । १-२-१९.

वृहदारण्यके ("यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयति एष त आत्माऽन्त-र्याम्यमृतः" हत्यादिषु सर्वेषु पर्यायेषु श्रूयमाणो इन्तर्यामी किं प्रत्यगात्मा ? उत परमात्मेति संशयः । प्रत्यगात्मेति पूर्वः पक्षः वाक्यशेषे विष्ठा श्रोता मन्ता हित द्रष्टृत्वादिश्रुतेः, नान्योऽतोस्ति द्रष्टा हित द्रष्टृन्तरः निषेधाच । राद्धान्तस्तु—पृथिव्याद्यात्मपर्यन्तस तत्वानां सर्वेद्भतौरदृष्टे नैकन नियमनं निरुपाधिकामृत्वादिकञ्च परमात्मन एव धर्म इत्यन्तर्यामी परमात्मा ।

द्रष्टृत्वादिश्च रूपादिसाक्षात्कारः । स च, (पश्यत्यचक्षः हत्यादिना पर-मात्मनोऽप्यस्ति । (नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा' इति च जीवेनादृष्टान्तर्यामिद्रष्टृवत् अन्तर्यामिणाप्यदृष्टद्रष्ट्रन्तरनिषेधपरः ।

सूत्रार्थः — अधिदैवाधिलोकादिपदचि हितेषु वाक्रयेषु श्रूयमाणो ऽन्त-र्यामी परमात्मा, सर्वान्तरत्वसर्वाविदितत्वस्वशारीरकत्वसर्वनियमनसर्वात्म-त्वामृतत्वादिपरमात्मधर्माणां व्यपदेशात् ॥१९॥

# न च स्मार्तमतद्धर्माभिलापाच्छारीरश्च।

स्मार्तं प्रधानम् ; शारीरः प्रत्यगात्मा। स्मार्तं च शारीरश्च न्रोन्तर्यामीः तयोरसंभावितोक्तधर्माभिलापात्। यथा स्मार्तस्याचेतनस्य संभाविततया न्रोन्त\_ र्यामित्वप्रसक्तिः, तथा प्रत्यगात्मनोऽपीत्यर्थः॥२०॥

# उभयेऽपि हि भेदेनेनमधीयते। १-२-२१.

उभये = काण्वाः माध्यन्दिना अपि, रियो विज्ञाने तिष्ठन् र प्य आत्मिन तिष्ठन् र इति यतः प्रत्यगात्मनो भेदेन एनम् = अन्तर्यामिणम् अधीयते, अतो इयं तदितिकः परमात्मा ॥२१॥ इति अन्तर्याम्यधिकरणम् ॥४॥

### அந்தர்யாம்யதிகரணம் 4.

முன் அதிகாணத்தில் கண்விஷயமான இருப்பும், பியமன மும் எமபெருமானுக்குள்ளதாக அந்தர்யாமிப்ராம்மணத்தில் ஒதப்பட்டிருப்பதால் அக்ஷிபுருஷன் எம்பெருமானே என்னப் பட்டது. இப்போத அந்தர்யாமிப்ராஹ்மணம் ஒதுவதே எம் பெருமாணயா அன்மு என விசாரிக்கப்படுகிறது)

ப்ருஹதாரண்யகத்திலே. 'யாவனெருவன் ப்ருதிவியினில் இருக்கிறவன்; ப்ருதிவியினும் ஸூக்ஃமமானவன், எவணே ப்ருதிவி அறிகிறதில்லே, எவனுக்கு ப்ருதிவி உடலாகிறது, யாவன் ப்ருதிவியை உள்ளிருந்து ஏவுகின்றுன், அவள் உனது ஆத்மா, அந்தர்யாமி யெனப்பட்டவன்; அழியாதவன்' என்றது முதலான பத்திகளிலே (அடுக்குகளிலே) அந்தர்யாமி என்னப் பட்டவன் ஜீவாத்மாவா, பரமாத்மாவா என ஐயம் கிளர்கிறது. ஜீவாத்மா என்றது பூர்வபக்ஷம். எனெனில், மேலே, ''காண் கிறவன், கேட்கிறவன், நியமிக்கிறவன்''என்ற காண்கின்றது முதலியவை ஓதப்பட்டதாலும, ''இவணேவிட வேறு காண்கிற வன் இல்ஃ" பென்றவாறு வேறு காண்போண மறப்பதாலும (அதாவது—காண்கிறவன், கேட்கிறவன் என்முற்போன்ற சொற்களுக்குப் பொருள் என்னவென ஆராய்தல வேண்டும். காண்பதாவது கிறத்தைப் பார்ப்பது, கேட்பதாவது ஒலியை யறிவது என்றவாற பொருள் கொண்டு, ஈச்வரனும் காண் கிறவன் என்றவாறு கொண்டால் அவணேவிட வேருன ஜீவரும் காண்கிறவர் இருப்பதாலே, 'வேறு காண்கிறவனில்ஃ'யென்ற வாக்யம் பொருள்படாது. 'காண்பதாவது கண்ணுலறிவது, கேட்பதாவது காதாலறிவது' என்றவாறு பொருள் கொண் டால் அத்தன்மை ஜீவனுக்கேயிருப்பதால், எம்பெருமானுக்குப் பார்க்கவோ கேட்கவோ கருவி வேண்டாமாகையால் ஜீவணப் போல் கருவியால் காண்பது கேட்பது செய்பவன் இல‰யென்ற கருத்தாலே, 'வேறெருவன் காண்பவனல்லன்' என்றுற்போன்ற வாக்யங்கள் நன்கு பொருள்பெறுகின்றன) ஆகையால் அந்தர் யாமியைக் காண்பது கேட்பது செய்பவளுகச் சொன்னதால அந்தர்யாமி ஜீவனேயாவான் என்றபடி.

வித்தாந்தமாவது—ப்ரு திவி தொடக்கமாக ஜீவாத்மா அள வாக ஸர்வ த்த்துவங்களேயும் முறையே எடுத்து, அவை எலலா வற்று லும் பார்க்கப்படாத ஒருவன் அவற்றை நியமிப்பதும், இயற்கையான அம்ருதத்வம முதலியனவும் மொழியப்பெற்றவை பரமாத்மாவுக்கே உரியனவாமாகையாலே பரமாத்மாவே அந்தர் யாமியாவான். காண்கிறவன், கேட்கிறவன் என்ற சொறகளுக்கு நிறததைப் பார்ப்பவன், சத்தத்தை யறிகின்றவன் என்றவாறே பொருளாம். அத்தன்மை பரமாத்மாவுக்குமுண்டு. 'கண்ணில லாமலே காண்கிறுன், காதின்றியே கேட்கிறுன்' என்றவாறு அவனே ஒதுகின்றதே. ஆணுல், 'அவனத் தவிர்த்துக் காண்கிற வன் வேறிலல்' என்றவாறுள்ள வாக்யங்களுக்குப் பொருள் கூறவியலாதே. அவனேவிட வேறுன ஜீவன் அக்குணமுள்ள வன் இருக்கிறுனே என்னில்—கீழே அந்தர்யாமிப்ராம்மணத்தில் அவன், யாராலும் காணப்படாதவன், அவண் எல்லோரையும் கண்டு ஏவுகிறுனென்று கூறிவிட்டு அவணேவிட காண்கிற வன் வே*ரெருவனி*ல்லே பென்ருல், ஒருவராலும் காணப்படாமல் எல்லாம் காண்கின்ற அவனேப் போலே வேறெருவரால் காணப் படாதவகைவேயிருந்து எல்லாம் காண்கிறவகுயிருப்பவகுரு வன் கிடைக்கமாட்டான், அவீனப்போன்று காண்பவனெரு வன் இல்ஃ யென்றே பொருள்படுமாகையால் வாக்கியம் பொருர் தும். வேறு என்றுல் ஒப்புமையும் தோற்றும். வேறு' என்றுல் அதைப் போன்றதாய் அதற்கு வேறுனதென்ற இதற்குமுன் இங்கே ஓதப்பட்டுள்ள வாக்யத்திலே, 'காணப்படாதவனுய்க் காண்கிறவன், கேட்கப்படாதவனுய்க் கேட்கிறவன்' என்றவாறு அவனே வர்ணித்து உடனே அவனே விடக் காண்கிறவன் கேட்கிறவன் இல்ஃபென்றதால், 'இவணப் போல் காணப்படாமலிருந்து காண்கின்றவன், கேட்கப்படாம விருந்து கேட்கின்றவன் ஒருவனில்20 'பென்ற பொருள் தெளி வாம். ஜீவர்களெல்லோரும் எம்பெருமாஞல் காணப்பட்டிருந்தே (அவனுடைய கடாக்ஷுமடியாகவே) எதையும் காண்கின்றுர்க ளாகையாலே அவீனப் போன்றவன் யாருமில்லே யென்க.

ஸூத்ரத்திற்குப் பொருளாவது—

அந்தர்யாம்யதிதைவாதிலோகாதிஷு தத்தர்மவ்யபதேசாத். அணு அரை அதை அதை தூரு அதை தூரு அதை பிருமாக 1.2.19.

அதிதைவம் முதலிய பதங்கள் கொண்ட வாக்யங்களில் சோன்ன அந்தர்யாமி பரமாத்மா; அவனுடைய தர்மங்களேயோதுவதால்.

அதிதைவம், அதிலோகம் என்றவைபோன்ற சொற்களேக் கொண்ட வாக்பங்களிலே விளக்கப்பட்ட அந்தர்யாமியாவான் பரமாத்மா. எல்லாவற்றினும் ஸூக்ஃமமாயிருக்கை, எல்லாவற் றையும் ஆள்கை, எல்லாவற்றிற்கும் ஆத்மாவாயிருக்கை, அழி வற்றிருக்கை முதலானதர்மங்களேயோதியிருப்பதால் என்றதாம்.

('அதிரைகவாதி லோகாதிஷு "' என்றவிடத்தில் ஆதி சப்தத் தால் அதிபூகம் முதலானவற்றைக் கொள்க. ப்ருஹதாரண்ய கத்தில் காண்வ சாகையில் அதிரைவம் முதலியன போல் மாத்யர் திரசாகையில் அதிலோகம் முதலியன உள. எல்லாம் இங்கு விசாரிக்கப்படுகிறனவெனத் தெளிவிக்க அவ்விரு சொற்களேச் சொன்னதாம். காண்வபாடத்தில், அதிதைவதம், அதிபூதம், அத்யாத்மம் என மூன்று பிரிவுகள் உள. மாத்தியர்தினபாடத் தில் அதிலோகம் அதிவேதம் அதியஜ்ஞம் அதிபூதம் அத்யாத்மம் என ஐந்து பிரிவுகள் உள்ளன. ஆகையால், 'அதிதைவமெனக் குறிக்கப் குறிக்கப்பட்ட பர்யாயங்களேயும், அதிலோகமெனக் குறிக்கப் பட்ட பர்யாயங்களேயும் முதலாகவுடைய வாக்யங்களாலே' என்றது அதிதைவாதிலோகாதிஷு என்ற சொல்லின் பொருள். ஸூத்ரத்தில் அதிதைவமென்று அதிதைவ பர்யாயங்களேயும் அதிலோகமென்று அதிலோகபர்யாயங்களேயும் கூறினபடி.)

் ந ச ஸ்மார்த்தமதத்தர்மாபிலாபாத் சாரீரச்சு

ந அ ஹா து. தை ஆ ஆ ஆ ஆ இரு கான்ன அலை முக்கு கியமாக

(அந்தாயாமி) கபிலஸ்ம்ருதியிற் சோன்ன மூலப்ரக்ருதியுமாகாது; ஜீவனுமாகாது; அவற்றிற்காகாத தாம்ங்களேச் சோல்லியிருப்பதால்.

அசேதாமான மூலப்ரக்ரு திக்கு அந்தர்யாமித்வம் எவ்வாறு தகாதோ, அவ்வாறே ஜீவாத்மாவுக்கும் அது தகாதெனக் கருத் தாம். (20)

உபயேபி ஹி பேதேகைகமதீயதே. உடையவி ஹி ஹைவிகை நகலீயதை (1—2—21) இருவகையாரும் இவ்வக்தாயாமியை ஜீவணக்காட்டிலும் வேருகவே ஒதியுளர்.

காண்வர்கள் விஜ்ஞானமென்றும், மாத்யந்திநர்கள் ஆக்மா வென்றும் ஜீவணேக் கூறி, ப்ருதிவி முதலானவற்றிற் போல் அவ னிடத்திலும் இருக்கின்றவஞகவெல்லாம் கூறி ஜீவணேவிட வேருக் விளக்கியுள்ளார்கள். ஆகையால் அந்தர்யாமி ஜீவனல்லன்; பரமாத்மாவே.

### (4) Antaryami Ādhikaraṇa.

The Person existing in the eye is decided as Paramatman according to the Antaryami Brahmana. The Antaryami Brahmana itself is to be discussed here.

# ANTARYAMEE ADHIDAIVADHILOKADISHU TADDHARMAVYAPADĒSĀT 1-2-19.

Antaryami (the inner Ruler) found in the passages containing the words Adhidaivam (in Devas) and Adhilokam (in worlds) etc. is Paramatman, because His peculiar attributes are mentioned there.

"In Brhadaranyaka it is said, "who stays in Earth, who is within and beyond the Earth, whom the Earth does not know, whose body is the Earth, who, existing within the Earth, controls it, He is your immortal Atman."

The question is whether Antaryamin mentioned in this and similar passages is Jeeva or Paramatman. Opponent says it is Jeeva because in the still later portion of the passage, it is said Drashta, Ṣrōta, Manta ('One who sees, who hears and who thinks). The function of seeing, hearing etc. is that of Jeeva; and Paramatman, an All-Knower and Knower always, does not need or depend upon senses, eyes, etc. for his knowledge. Also by the passage, "There is no seer other than this, etc." which occurs towards the close, any other seer is denied. It will not be a correct interpretation, if, by the word Ata: (which denotes the person mentioned already) Brahman is here referred to, for there are, other than Brahman, many Jeevas who are seers, hearers, etc. If it is taken that Ata: refers to jeeva, it is correct; for, there is no seer other than jeevas. Paramatman is not a 'seer', for his knowledge does not depend on the organ of eyes, etc.

Answer: Beginning from Prthvi (Earth) to Jeeva, it is said that the person is within and is unseen by them and controls them i. e., Universe. This cannot apply to any Jeeva. So also the attribute of complete Immortality. Besides, in respect of the words Drashta etc. at the close, Brahman can be said to be a seer and hearer, etc., as stated in the passage, "He sees without eyes and hears without ears." So "seer" here means a person who gets the knowledge of a thing with its colour. Similarly hearer' means a person who gets knowledge of the sound,

etc. As regards the passage, "There is no other Seer", the word Ata: means Paramatman, because though jeeva is a seer, he cannot be said to be a seer in the same way as Paramatman who sees without being seen.

### NA CHA SMARTAM ATADDHARMABHILAPAT

#### SAEEERA CHA 1-2-20:

Antaryami is not Smarta (matter or Prakrti) as the attribute, unthinkable with reference to Prakrti, are mentioned, [Similarly], it cannot be jeeva either.

### UBHAYEPI HI BHEDENA ENAM ADHEEYATE 1-2-21

Both the followers of Kanva Sakha and Madhyandna Sakha describe Antaryamı as being other than jeeva

The passage Ya  $\overline{A}tmani$  Tishthan in  $M\overline{a}dh$ yandina branch and the passage  $y\overline{o}$   $Vignan\overline{e}$  in the  $K\overline{a}nva$  Branch show that Antaryamin is something
other than  $Jeev\overline{a}tman$ .

# (५) ऋद्रयत्वादिगुणको धर्मोक्तेः। १-२-२२.

आधर्वणे—("अथ परा यया तदक्षरमिंधगम्यते यत्तद्वेश्यम् " इत्यारभ्य, यद् भृतयोनिं परिपश्यन्ति धीराः" "अक्षरात्परतःपरः" इत्यादौ किं प्रधानपुरुषौ प्रतिपाद्यते ? उत परमात्मेनेति संशयः । प्रधानपुरुषाविति पूर्वः पक्षः । पृथिव्याद्यचेतनगतदृश्यत्वादीनां प्रतिषेधात् तज्जातीयाचेतनं प्रधानमेव भूतयोन्यक्षरमिति प्रतीयते । तथा अक्षरात्पर-तः परः" इति च तस्याधिष्ठाता पुरुष एनेति । राद्धान्तस्तु—उत्तरत्र यस्पर्वज्ञः सर्ववित् " इति प्रधानपुरुषयोग्रसंभावितं सार्वज्ञ्यमंभिधाय, "तस्मादेतद् ब्रह्म नाम रूपमञ्च जायते" इति सर्वज्ञात् सत्यसंकल्पाज्यगदुत्पत्तिश्रवणात् पूर्वोक्तमदृश्यत्वादिगुणकं भृतयोन्यक्षरम् , "अक्षरात्परतः परः" इति च निर्दिष्टं तदक्षरं परं ब्रह्मविति विज्ञायते । स्त्रार्थः—अदृश्यत्वादिगुणकः , परमात्माः सर्वज्ञत्वादितद्धर्मोक्तेः ॥२२॥

# विशोषण-भेदव्यपदेशाभ्याञ्च नेतरी।

विशिनष्टि हि प्रकरणं प्रधानाद् भूतयोन्यक्षरम्, एकविज्ञानेन सर्व-विज्ञानादिना । तथा, ''अक्षरात्परतः परः" इति अक्षरात् अव्याकृतात् परतोऽवस्थितात्पुरुषात् पर इति पुरुषाचीस्य भूतयोन्यक्षरस्य भेदो व्यप-दिश्यते । अतश्च न प्रधानपुरुषो; अपितु परमात्मैवात्र निर्दिष्टः ॥२३॥

### रूपोपन्यासाच्च । १-२-२४.

"अग्निर्मूर्धा" (इत्यादिना समस्तस्य चिद्चिदात्मकस्य प्रपञ्चस्य भूतयोन्यक्षररूपत्वेन)पन्यासाच्च/यमदृश्यत्वादिगुणकः परमात्मा ॥२॥ इति अदृश्यत्वादिगुणकाधिकरणम् ॥५॥

### அத்ருச்யத்வாதிகுணகாதிகரணம் 5.

('வேறு' என்றவிடத்தில் ஒப்புமையும் தோற்றும் என்று கீழ் அதிகாணத்தில் குறிக்கப்பட்டுள்ளது. ஆகவே 'காணத் தகாதது' என வோதப்பட்டது ப்ரம்மமாகாதென்றதன்மேல் மேல் அதிகரணமாம்.)

அதர்வவேதத்தைச் சார்ந்த முண்டகோபஙிஷத்திலே, ''இனி, எதனைல், 'அழிவற்றது' 'காணத்தகாதது' என்றுற்போன்ற குண முள்ளதாய் ஞானிகளாலே ஐகத்திற்குக் காரணமாகக் காணப்படு கிறதொன்று அடையப்படுகிறதோ, அந்த பாவித்யை'' எனவும், ''அழிவற்றதினும், மேலானதினும், மேலானதி"'' எனவும் ஒதின வாக்யங்கள் முறையே மூலப்ரக்ரு தியையும் ஜீவனேயும் சொல்வ னவா என ஐயம் கிளர்கிறது. முதலில் 'அத்ருச்யம்' என்று காணத்தக்கதைக்காட்டிலும் வேறுனது என்னப்பட்டதால் அசேதரப்ரபஞ்சமே காணப்பட்டிருப்பதால் அதைப் போல் அசேதரத்தன்மையாம் ஒப்புமை யுடையதாய் அப் பிரபஞ்சத் திற்குக் காரணமாய் காணக்கூடாததான மூலப்ரக்ரு தியே அதன் பொருளாம். இங்ஙனமே அக்ஷரமென்பது மூலப்ர கிருதியைக் குறிக்கிறதென்க. (சுஷரம் அழிவுள்ளது). 'அக்ஷ ரத்தினின்றும் மேலானதினின்றும் மேலானதி' என்ற இபண் டாம் வரக்யமானது அந்த மூலப்ரகிருதியாம் அக்ஷரத்திற்கு

ஸைப்பந்தப்பட்ட ஜீவாத்மாவையே கூறும். அங்கே அக்ஷ**ா**த்தி னின்றும் என்றதற்கு மேலானதினின்றும் என்கிறது விவரண மாய் விசேஷணமாகும். மூலப்ரகிருதியானது இப்ரபஞ்சத்திற்கு மேலானதால் 'பாத:' எனப்படுகிறது. இவ்வாறு பூர்வபக்ஷம்.

வித்தாக்தமாவது—பாவித்யையைத் தொடங்கி மேலே, "யாவனருவன் ஸர்வமுமறிக்தவன், ஒவ்வொன்றையும் எலலா விசேஷங்களோடும் அறிக்தவன், (ஸர்வத்தையும் ஸங்கல்ப்பிக் கிறவன்) அவனிடமிருக்து ஸமஷ்டியாய்ப் பரிணமிகத இப் பெரிய ப்ரக்ருதி போகத்திறகுரிய காமரூபங்களுள்ளதாய் விஷ யங்களாகவும் போகம் அனுபவிக்கவல்ல உடலாகவும் மாறு கிறது" என்கிற வாக்யமானது ஐகத்காரணவஸ்துவை ஸர்வஜ்ஞ குகவே விளக்கியுள்ளது. இவ்வாறு ஸர்வஜ்ஞனுய் ஸத்ய ஸங்கல்ப்பனுவைனிடமிருக்து உலகமுண்டாவதைச் சொல வதால் பூதங்களுக்குக்காரணமாகமுன் சொன்னது பரமாத்மா வேயாம்.

ைத்ரத்தின் பொருளாவது— அத்ருச்யத்வாதிகுணகோ தர்மோக்தே:. சாதரமாதுகூடாதி மு-கைகொ மலை அடிது: (1—2—22)

காணக்கூடியவற்றைக்காட்டிலும் வேருனமை போன்ற தணங்களுடையவர் பரமாத்மாவே, (ஸர்வஜ்எுயைிருக்கை முதலிய) தணங்களேக் கூறியிருப்பதால்.

(இங்கு ஆதிபதத்தால் 'அக்ஷ ராத் பரத: பர:' என்னப் பட்ட பரத்வமும் சொல்லப்பட்டது. ஆக இரு வாக்யங்களில ஒதியதும் பரமாத்மாவே என்று சொன்னதாம.

விசேஷணபேதவ்யபதேசாப்யாஞ்ச நேதரௌ.

**കി** െ ഗ്രമ്മെ ചെട്ടെ പ്രമാരം പ്രമാ

வேறுபாட்டுக்குரிய அடைமொழிகளாலும் வேறேன்றே கூறியிருப்பதாலும் இங்குச் சோல்லப்படுமது ப்ரக்ருதியமன்று, ஜீவனுமன்று.

இஃதொன்றை யறிந்தால சேதநாசேதநங்கள் எலலாமறி யப்படும்' என்று இங்கே கூறப்பட்டுள்ளது. பரமாத்மாவே அவை இரண்டுக்கும் காரணமாகையால் அவணே அறிந்தால் தாணே எல்லாம் அறியப்படும். கண் காது கை கால் இலலாத தென்னப்பட்டிருக்கிறது. அசேதநத்திற்குக் கண் முதலியன வற்றைப்பெற இடமேது? ஆக அது கண் முதலியனவுள்ள சேதநினப் போலாகாத ஒரு சேதநிணையே குறிக்கும். ஆகை யால் இது ப்ரக்ரு தியன்று. 'அக்ஷராத் பரதஃபர:' என்ற வாக்யம் ஜீவணேக்காட்டிலும் இதை வேருக விளக்கு திறது இது ப்ரதானத்தைக்காட்டிலும் வேருனவன் என்ற பொருள் பெற்றதானுலும் பரமாத்மாவைச் சொல்லத் தட்டில்லே. ஆகி லும் ஜீவணேக் காட்டிலும் வேருனவனென்றே பொருள் தகும். அப்போது தான் சொல்லமைப்பும் சரியாகிறது. 'ப்ரக்ரு தியினும் மேலான தினும் மேலான வன்' என அதன் பொருள். ப்ரக்ரு தியைக்காட்டிலும் மேலான ஜீவணேக்காட்டிலும் மேலான தென்றே யன்றே பொருள் சொன்னதாம். 'ப்ரபஞ்சத் திற்கு மேலான ப்ரக்ரு தியைவிட மேலானவன்' என்ற பொருள் கொள்வ தானுல், 'ப்ரதோ ச கூதார் பர் பர் என்றவாறு வாக்யம் அமைக் திருக்கும்.

ருபோபுந்யாஸாச்ச – சு ூவை திருவா ஆ (1—2—24) பகவானுக்குரிய உருவை யோதியிருப்பதாலும்.

''விண்ணுலகம் தலே, கண்கள் சந்திரனும் கதிரவனும், திக்கு காது, வாக்கு விரிவான வேதங்கள், காற்று ப்ராணவாயு, மண்ணுலகு பாதம், மற்றதெல்லாம் ஹ்ருதயம். இங்ஙனம் இவன் எல்லா பூதங்களுக்கும் ஆத்மாவாகிருன்''. என்று சொன்ன உருவம் பரமாத்மாவுக்கே தகும்.

இவ்வளவு காரணங்களிருப்பதால் (அத்ருச்யம்) காணக் கூடாதது என்றவிடத்தில் காணக்கூடிய ப்ரபஞ்சத்தைப்போல் அசேதரமானதையே கொள்ளவேண்டுமென்கிற பூர்வபக்கும் பொரு தாதாகையாலே பரமாத்மாவே இங்கு இரு வாக்கியங் களிலும் கூறப்படுகிறுன்.

### (5) Adrisyatvādhikaraņa.

In the previous Adhikarana, is proved that the person who is seeings without being seen is Para-Brahman, because the equality of seeing is that of a chētanā. What about the passage in Mundakōpanishad where the quality of seeability is not mentioned? Answer is as follows—

### ADRSYATWADIGUNAKO DHARMOKTE 1-2-22.

'The thing with the attributes of being unseeable etc., is Paramatman as qualities peculiar to Him are mentioned.''

In Mundakōpanishad occur passages begining with Atha Parā yayā Tadakṣharam and the passage Aksarāt Parata: Para:.

Opponent says that in the first passage what is referred to is Moolaprakṛti and in the second Jeeva is referred to. For the word Adṛṣya means that which is not dṛṣya. When a thing is said to be 'not a horse', it must be at least an animal like a horse such as, a mule etc. In the same way, when a thing is said to be one (not to be seen), it must be some kind of matter like Dṛṣya (that can be seen i. e. this material world.) Therefore it is argued that Akshara having the attribute of Adṛṣyatva is the matter, Moōlaprakṛti.

Also in the later passage Aksharat Parata: Para: (which means something beyond Akshara), the opponent says, only Jeeva must be intended, The word Parata: is to be treated as an adjective to Akshara (Prakṛti), the meaning therefore being jeeva is beyond Prakṛti which in its subtle form is beyond this world Kshara.

Answer:—Later on, the Upanishad says:— "Who is all Knowing and all Pervading with a will-power, from Him springs Prakṛti as Names, Forms and Food i. e. Earth (the world of sentient (Chit) and non-sentient (Achit) beings and things.)"

Since what is referred to here is the World-cause (i. e. Brahman) what is mentioned in the earlier passage Bhootayōni Akshara (Akshara being the womb of all things) must be same Brahman. Even what is referred to in the passage as Aksharāt Parata: Para: is also Brahman. Here, indeed, the word Akshara means Moola Prakṛti. But the word Parāt: used afterwards

the word Aksharat should mean what is beyond above Akshara, Prakṛti; that is Jeeva.; and so Para: means what is beyond Jeeva, That is Brahman.

#### VISESHANA BHEDAVYAPADESABHYAM CHA NETARAW 1--2 23

Because of the distinguishing feature and direct, expression of difference, the thing mentioned here is neither Prakrti nor Jeeva]

In the begining of the text there occurs a passage KasminBhagavō vignātē sarvam Idam vignatam bhavati meaning "By knowing which, everything becomes known." A knowledge of Prakṛti or Jeevacannot lead to a knowledge of everything; this distinguishing feature of knowing all shows that this has reference to Brahman only.

The passage Aksharāt Parata: Para: has been interpreted already; it expressly says that Brahman is beyond Prakṛti and Jeeva. (23)

#### ROOPOPANYASAT CHA 1-2-?4:

Because a form peculiar to Brahman is mentioned here in connection with Akshara.

The further passage in Mandaka is, "Heaven is his head; the Sun and the Moon are his eyes; quarters (like East, West, South and North) are his Ears; Vēda is his speech; Air is his Prāṇa (breath-); the Universe is his heart; and Earth is his feet. He is the inner ruler of all beings". A form of this kind can belong only to Paramātman and not to Jeeva or Prakrti.

# (६) वैश्वानरः साधारणशब्दविशेषात्।

छान्दोग्ये, ('आत्मानमेवेमं वैश्वानरं सम्प्रत्यध्येषि । तमेव नो ब्रूहि'(इत्यारभ्य, ('यस्त्वेतमेवं प्रादेशमात्रमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्ते'' इत्यत्र, किर्मयं वैश्वानरः , परमात्मेति शक्यनिर्णयः, उत नैति संशयः । (अशक्यनिर्णयः इति पूर्वः पक्षः, वैश्वानरशब्दस्य जाठराग्नो, देवता-विशेषे, परमात्मिन च वैदिकप्रयोगदर्शनात् ; अस्मिन् प्रकरणे सर्वेषां छिङ्गोपरुब्धेश्व । राद्धान्तस्तु— ('को न आत्मा किं ब्रह्म' इति सर्वेषां जीवानामात्मभूतं ब्रह्म किमिति प्रक्रमात् , उत्तरत्र च, (आत्मानं वैश्वानरम्' (इति ब्रह्मशब्दस्थाने सर्वत्र वैश्वानरशब्दप्रयोगाच्च वैश्वानरात्मा सर्वेषां जीवानाम् त्मभूतं परं ब्रह्मेति विज्ञायते । स्त्रत्रार्थः वैश्वानरशब्दनिर्देष्टः परमात्माः वैश्वानरशब्दस्य नेकार्थसाधारणस्या प्रस्मिन् प्रकरणे परमात्मासाधारणविशेषणैः सर्वात्मत्वादिभिः विशेष्यमाणत्वात् । विशेष्यत इति विशेषः ॥२५॥।

## स्मर्यमाणमनुमानं स्यादिति। १-२-२६

स्मर्यमाणं — प्रत्यभिज्ञायमानम् । अनुमीयतेऽनेनेति अनुमानम् । इतिशब्दः प्रकारवचनः । इत्थं रूपं स्मर्यमाणं वैश्वानरस्य परमात्मत्वेईनुम् मानं स्यात् ; द्युप्रभृतिपृथिज्यन्त्रम् वयविभागेन वैश्वानरस्य रूपमिहो गदिष्टम् "अग्निमूर्घा चक्षुषी चन्द्रस्यों", "द्यां मूर्घानं यस्य विप्रा वदन्ति" इति श्रुतिस्मृतिप्रसिद्धं परमपुरुषरूपमिह प्रत्यभिज्ञायमानं वैश्वानरस्य परमात्मत्वे लिङ्गं स्यादित्यर्थः ॥२६॥

# शब्दादिभ्योऽन्तःप्रातिष्ठानाच नेति चेन्न तथा दृष्ट्युपदेशादसम्भवात् पुरुषमापि चेनमधीयते। १-२-२७,

अनिर्णयमाशङ्कय परिहरति-शब्दादिभ्योऽन्तःप्रतिष्ठानाच्च इति । शब्दस्तावत् वाजिनां वैश्वानरिवद्याशकरणे, भिस एषामिवैश्वानरः'' इति वैश्वानरसमानाधिकरणे ऽमिशब्दः । अस्मिन् प्रकरणे च, श्टिद्यं गार्हपत्यः'' इत्यारभ्य वैश्वानरस्य दृदयादिस्थानस्यामित्रयपरिकल्पनं प्राणाहुत्याधारत्वं चैत्यादि प्रतीयते । वाजिनामिष, शस यो हवै तमेवमि वैश्वानरं पुरुषविधं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वेद'' (इति वैश्वानरस्य श्रीरान्तः प्रतिष्ठितत्वं प्रतीयते । अतः एतैर्लिङ्गेर्वश्वानरस्य जाठरामित्वप्रतीतेनीयं परमात्मेति शक्यिनिर्णय इति चेत्-तिन्न । तथा दृष्ट्युपदेशात् । तथोपाननोपदेशादित्यर्थः । दृष्टः-उपा-सनम् । जाठरामिशरीरतया वैश्वानरस्य परमात्मन उपासनं इतोपदिश्यते-— 'अयममिवश्वानरः, पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितः'' , इत्यादौ । क्यमंवगम्यत इति चेत् — असम्भवात् ; केवलजाठराम्ने त्रिलोक्यशरीरत्वाद्यसंभवात् । पुरुषमाप चेनमधीयते । चशब्दः प्रसिद्धौ । वाजिनः तत्रैव, 'स एषोऽमिर्वश्वानरो यत् पुरुषः'' , इति एनं वैश्वानरं पुरुषमपि इधियते । पुरुषश्व परमात्मैव, 'पुरुष एवेदं सर्वम्'', 'पुरुषान्न परं किंचित्' ', इत्यादिषु प्रसिद्धेः ॥२ ७॥

## अत एव न देवता भूतञ्च । १-२-२८.

यत्म्त्रैलोक्यशरीरोऽसौ वैश्वानरः,यतश्च निरुपाधिकपुरुषशब्दनिर्दिष्टः; अत एव नोग्न्याख्या देवता, महाभूततृतीयश्च वैश्वानरः शङ्कनीयः ॥२८॥

# साक्षादप्यविरोधं ज्ञोमीनः। १-२-२९.

अभिशरीरतया वैश्वानरस्ये पासनार्थ भिशब्दसमानाधिकरणनिर्देश इत्युक्तम् । विश्वेषां नराणां नेतृत्वादिना संबन्धेन यथा वैश्वानरशब्दः परमात्मनि वर्तते, तथैव भिशब्दस्यापि वृत्तौ न कश्चिद्विरोधः इति जैमिनिरा-चार्यो मन्यते ॥२९॥

भ वस्त्वेतमेवं प्रादेशमात्रमभिविमानत्मानं वैश्वानरम्'' इति चुप्रमृति-पृथिव्यन्तप्रदेशसम्बन्धिन्या मात्रया परिच्छन्नत्व नविच्छन्नस्य परमात्मनो -वैद्यानरस्य कथमुपपद्यत इत्यत्राह—

# अभिन्यक्तिरियार्मरथ्यः । १ ... २ ... ३०.

अनविच्छिन्नस्यैव परमात्मनः उपासनाभिव्यक्त्यर्थं द्युप्रभृतिपृथिव्यन्त-प्रदेशपरिच्छिन्नत्वर्मिति आक्रमरथ्य आचार्यो मन्यते ॥३०॥

द्युप्रभृतिप्रदेशावच्छेदेन्मभिव्यक्तस्य परमात्मनो द्युभ्वादित्यादीनां मूर्घाद्यवयवकल्पनं किमर्थामिति चेत्—्र्र्त्तत्राह—

# अनुस्मृतेर्बादरिः । १-२-३१.

अनुस्मृति:-उपासनम् , ब्रह्मप्राप्तये तथोपासनार्थं मूर्घप्रमृतिपादान्त-देहपरिकल्पनमिति बादरिराचार्यो मन्यते ॥३१॥

अयं वैश्वानरः परमात्मा त्रैकीक्यशरीर उपास्यः उपादीयते चेत्— ('उर एव वेदिर्लीमानि बर्हिंहृदयं गार्हपत्यः'' द्वित्यादिना उपासक-शरीरावयवानां गार्हपत्यादित्वपरिकल्पनं किमर्थमित्यत्राह—

# सम्पत्तेरिति जैमिनिस्तथा हि दर्शयति ।

वैश्वानरिवद्याङ्गभूतायाः उपासके हिरहः कियमाणायाः प्राणाहृतेः अग्निहोत्रत्वसम्पूर्वनाय गार्हपत्यादित्वपरिकल्पनमिति जैमिनिराचार्यो मन्यते । तथा बिग्नहोत्रसंपत्तिमेव दर्शयतीयं श्रुतिः प्राणाहुतिं विधाय, ('अथ य एवं विद्वानिग्नहोत्रं जुहोति'' र्इति । उक्तानामर्थानां पूजितत्वख्यापनायाचार्य- प्रहणम् ॥३२॥

## आमनन्ति चैनमास्मिन् । १-२-३३.

एवं परमपुरुषं वैश्वानरं घुभ्वादिदेहम् अस्मिन् उपासकदेहे प्राणाभिहोत्रेणाराध्यत्वाय आमनन्ति हि, ('तस्य ह वा एतस्य वैश्वानरस्य मूर्घेव सुतेजाः" हित्यादिना । उपासकमूर्घादिपादान्ता एव घुपभृतयः परमपुरुषस्य मूर्घादय इति प्राणाभिहोत्रवेलायार्मनुसन्धेया इत्यर्थः ॥३३॥

इति वैक्वानराधिकरणम् ॥६॥

इति श्रीभगवद्रामानुजविरचिते वेदान्तदीपे प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

#### வைச்வாநராதிகரணம் டூ.

(' அக்ரிர் மூர்த்தா' என்ற தொடங்கி ஒருவகை உருவத் தைச் சொல்லும் உபஙிஷத்து பரமாத்மாவைப் பணிக்கு மென்று கீழே கூறவே, அவ்வுருவைச் சொல்லும் வேறு உப ஙிஷத்வாக்யம் அக்ஙிவைச்வாகரவிஷயமானது பரமாத்மாவையே கூறுவதாகுமா என்கிற விசாரமெழுகிறது.) சாக்கோக்யத்தில், 'வைச்வாகராக்மாவை கன்கு உபா ஸிக்கிறீர், அவ்வாத்மாவையே எங்களுக்கு உபதேசிக்கவேணும் என்று தொடங்கி, 'யாவனைருவன் ப்ரா தேச மா த்ர மா யும் அளவு கடக்ததுமான வைச்வாகராத்மாவை உபாஸிக்கின் ருதே' என வோதப்படுகிறது. இக்த வைச்வாகரன் பரமாத்மா என்று முடிவுசெய்யக்கூடுமா, கூடாதா என்று ஸம்சயம். முடிவு செய்தல் முடியாதென்றது பூர்வபசுஷம். ஏனெனில், வைச்வா கரசப்தத்தை வயிற்றிலுள்ள அக்கி, மூன்றுவது பூதம், அக்கி தேவதை, பரமாத்மா என்ற கான்கு பொருள்களிலே வழங்கு வது வேதத்தில் ஆங்காங்கு காணக்கிடக்கிறது. இக்க இடத் தில் எல்லா அர்த்தங்களேக் கொள்வதற்கும் குறிகள் இருக்கின் றனவாம். ஆகையாலிங்கு இதுதான் வன்று பொருளே கிர்த் தாரணம் செய்யலுகாதென்க.

வித்தார்தமாவது—தொடக்கத்திலே, 'நமக்கு ஆத்மா எது ? எது ப்ரம்மம்' என்ற வாக்யம் ஜீவர்களுக்கு ஆத்மாவான ப்ரம்மம் எது என்ற பொருளேக் கூறுகிறது. மேலே பல தாம், வேவச்வாநானென்ற ஆத்மாவை' என ப்ரம்மசப்தத்திற்குப் பதி லாக வைச்வாநாசப்தத்தை ப்ரயோகித்துளது. ஆகையால் ஜீவர்களுக்கு ஆத்மாவான ப்ரம்மமே வைச்வாநராத்மா என அறியலாகும். ஸூத்ரார் ததமாவது—

வைச்வாகர: ஸாதாரணசப்தவிசேஷாத்.

ചൈഗും ചാരം ചെയ്യത്തെ ശാക്ക് ചെയ്യും ക് ഗെയും ക് (1—2—25)

வைச்வாநரசப்தத்தால் சோல்லப்படுவது பரமாத்மா; போது வான சப்தத்திற்கும் (போறுக்கி ஒன்றைக் குறிப்பிடக்கூடிய) விசேஷமிருப்பதால்.

வைச்வாராசப்தம் பல பொருளேக் கூறுமாறு பொதுவாகி லும், இவ்விடத்தில் பரமாத்மாவுக்கே கூடுமான, எல்லாவற்றிற் குமாத்மாவாயிருத்தல் போன்ற பல தர்மங்களாலே பரமாத்மா என்று ஒரு பொருளிலே பிற்கும் தன்மை ஏற்படுகிறது. (25)

வ்மாயமாணம் வ்ளாவுதுவணைவய்கள்

வை ப-ஜாண உ ந- உர ந வ வ நா தி கி (1-2-26)

இத்தகைய உருவம் இங்கே நிணக்கப்படுகிறதாய்க்கொண்டு பரமாத்மாவை ஸாதிக்க ப்ரமாணமாகிறது. விண்ணுலகம் முதல் மண்ணுலகம் வரையிலான வஸ்துக் கள் வைச்வாராத்மாவின் அவயவங்களாகப் பிரித்துக் கூறப் பட்டுள்ளன. இர்த ரூபம் பரமாத்மாவின் ரூபமாவது முன் அதி காணத்திலுள்ள முண்டகவாக்யம், மஹாபாரதம் முதலிய ச்ருதி ஸ்ம்ரு திகளிலே ப்ரஸித்தம். அவ் வவயவங்களே இங்கே ஒன்றுகச் சேர்த்துப் பார்த்தபோது இர்த ரூபமுள்ள வைச்வாரரன் பரமாத்மாவென்பது தெளியலாகும். (ஸ-நித்திரத்தில் இதி என் பதற்கு இப்படிப்பட்ட ரூபம் எனப்பொருள்.) (26)

இந்த நிர்ணயம் கூடாதென்று மீண்டும் வினவி மறுமொழி கூறுகிருர்—

சப்தாதிப்யோzந்த:ப்ரதிஷ்டாநாச்ச நேதி சேத் ந ததா த்ருஷ்ட்யுபதேசாத் அஸம்பவாத் புருஷமபிசைந மதீயதே.

முன்பதிலை இடக்கை உடக்கோ நா அ நெகி வெள தெயூ சு வழ் ுவை செயா உலை வாகி வ ு மு — வத்தவி ஹொ ந தலீயதெ (1—2—27)

அக்கி என்ற சோல், த்ரேதாக்னிகளின் அமைப்பு,ப்ராண ஹுதிக்கு ஆதாரமாயிருக்கை என்ற காரணங்களாலும், உடலினுள் இருப்பதாலும் வயிற்றிலுள்ள அக்கியே வைச்வாகரனேன விளங்குவதால் வைச்வாகரன் பரமாத்மாவல்லன் என்ன வேண்டா. வைச்வாகரபரமாத்மாவை வயிற்றிலுள்ள அக்கிக்கு ஆத்மாவாக உபாஸிப்பதை உபதேசிக்கிறதாம், மூவுலகும் உருவாவது கூடாதே. வைச்வாகரினப் புருஷனேன்றும் ஓதியிருக்கின்றனரே.

அக்கிரஹஸ்யத்தில் வைச்வாகரவித்யாப்ரகரணத்தில் 'அத் தகைய இந்த அக்கி வைச்வாகரம்' என்று வைச்வரகரக்கை அக்கி என்ற சொல்லாலும் குறித்கதால் அக்னியையே கொள்ள வேண்டுமே யல்லது பரமாத்மா முதலான பொருள்களேக் கொள்ளக்கூடாதென விளங்கும். இவ்வுபஙிஷத்தும் 'ஹ்ருதய மானது கார்ஹபத்யமாம்' என்றது முதலான வாக்யங்களிலே ஹ்ருதயத்தைச் சார்ந்த வைச்வாகராக்னியை கார்ஹபத்யமாக வும், முகம், மனம் இவற்றில் ஸம்பந்தப்பட்ட அக்னிகளே ஆஹவகீய கக்ஷிணக்கிகளாகவும் சொல்லிற்று. அவ்வாறே கூறி அங்கே ப்ராணக்கிஹோத்ரம் (அதாவது உண்ணத்தொடங்கின வர் முதலில் செய்யும் ப்ராணுஹ - இகள்) செய்யப்படுவதையும் மேலே மொழிர்தது. அக்கி ரஹஸ்யத்திலே, "புருஷாகாரமான வைச்வாநராக்னியை யுரவணெருவன் உடலினுள் நிஃபெற்ற தாக அறிகிறுன்'' என்ற வாக்யத்திலே உடவினுள் இருக்கை உரைக்கப்பட்டது. இர் நான்கு காரணங்க**ளா**லே வைச்வா நரமானது வயிற்றுள்ளிருக்கும் அக்னி என்று தெரிவதால் பர மாத்மாவென்று நிர்ணயும் செய்யக்கூடாதென்னில்—வயிற்றி துள் இருக்கும் அக்னிஷ்யக் கூறி அதுண சீரேமாக உடையவ ஞகப் பெருமானின் உப்ாஸன மல்லவோ இங்கு, 'உடலினுள் இவ் வைச்வாரராக்ஙி ஙிலே 6 பெற்றுளது' என்கிற வாக்கியத்திலே உபதேசிக்கப் பெற்றுள்ளது. இல்ஃபேல், வெறும் அக்னியை மட்டும் சொல்வதாகில், மூவுலகும் சரீரமா யிருக்கை முதலியன அதற்குக் கூடுமோ? மேஷ்ம் அக்கிரஹஸ்யத்திலே புருஷன் வைச்வா நரணேச் | சொல்லு கிறது - புருஷ சப் தம் என் ற பரமாத்மாவையே கூறுவதென்பது, 'இஃதெல்லாம் தைனே.', 'புருதை ஊக்கு பே⊅்றபட ஒன்றாம் இல்ஃ' என்றது முதலான புருஷஸூக்தாதி வாக்யங்களிலே ப்ரஸித்தமே. (27)

> அத ஏவ ந தேவேதா பூதம் ச. ச*தை வை அ* தெ*வை த*ை உூ**தை. 1-2-28**

மு வுலகங்களேயும் உட்லாக உடைமை, புருஷனேன்று தனிச்சோல்லால் சோல்லப்படுகை யேன்ற இவைகளேக் கோண்டே, இவ் வைச்வாநர பதத்தின் பொருள் அக்னி தேவ தையேன்றே மூன்றும் மஹா பூதமென்றே வினவுதல் கூடா தேன்க.

ஸாக்ஷாதப்யவிரோதம் ஜைமிநி:. வாக்ஷோதவதினிரையு தைமிநி: அக்நிபதம் நேராகவே பரமாத்மாவைச் சொல்வதில் விரோத மோன்றுமில்லே யேன்கிருர் ஜைமினி முனிவர்.

வயிற்றுள்ளிருக்கும் அக்னியை உடலாக உடையவஞகப் பரமாத்மாவை உபாஸிப்பதை பறிவிப்பதற்காக இங்கு அக்னி என்ற சொல் இருக்கிறதென முன் பாதராயணர் பணித்துளார். 'வைச்வாகர' என்ற சொல் எல்லா மனிதர்களேயும் கடத்து தல் முதலான தர்மங்களேக்கொண்டு கேராகவே பரமாத்மாவைச் சொல்வது போல், 'அக்கி' என்ற சொல்லும் 'அக்ரம் கயதி' (முன்னுக்கு நடத்துகிறுன்)என்ற பொருள்கொண்டு நோகவே பரமாத்மாவைப் பணிப்பதில் குற்றம் யாதுமில‰ யென்றுர் ஜைமினி முனிவர்.

'அபிவிமாகம்' என்று அளவு கடந்தவஞகச் சொல்லப் பட்ட பரமாத்மாவை'ப்ராதேசமாத்ரம்' என்று சொன்னதெவ் வாறென்னில்—

அபிவ்யக்தேரித்யாச்மரத்ய: அடிவ<sub>ற</sub>தோரி துராமுமைறு: (1-2-30)

'உபாஸநத்திய தோற்றம் காரணமாக' என ஆச்மரத்யர் (அபிப் ராயப்படுகிறது கோள்க.)

உண்மையில் பரமாத்மா அளவு கடந்திருந்தாலும் ஒர் உரு வம கொண்டு உபாஸித்தாலல்லது தோற்றம் கூடாதாகை யாலே விண் முதல் மண் வரைபிலான -- உண்மையில பரமாதமா வின் உடலாகவேயான — (வஸ்துக்களேத் தலே மு தல் கால் வரையிலான அவனது அங்கங்களர்கக் கற்பணே செய்து அந்த ப்ரதேசமாம்) அங்கங்களாலே அனவு படுத்தப்பட்டிருப்பதைப் பணிக்கிறத் 'ப்ராதேச மாத்ர' என்ற சொல என்றபடி. (30)

ஆகிலும் விண் மண் முதலானவற்றைத் த& கால் என்ற வகையில் அங்கஙகளாகக் கற்பணே டிசய்ததென் என்னில்:—

அநுஸ்மாதோபாதரி:. கூடு - ஓறு தென அரவுமி: (1—2—31)

அவ்வாறு உபாஸாம் செய்தால்தான் வைச்வாார வித் யையால் பிரம்மத்தைப் பேறலாமைன்று பாதரிமுனிவர் பணித்தார். (31)

மூவுலகங்களே உடலாகக் கொண்ட பரமாத்மாவின் உபா ஸாநம் இங்கு உபதேசிக்கப்படுகிறதாகில், 'மார்வே வேதி, மயிர் களே தர்ப்பம் ஹாருதயமே கார்ஹபத்யாக்கி' என்று தொடங்கி, உபாஸிப்பவனின் அவயவங்களே ஹோமக்கருவிகளாகக் கற் பிண செய்ததென என்னில்— (31)

ஸம்பத்தேரிதி ஜைமிநி: த்தா ஹி தர்சயதி. . வு வை தெறிகி ஜெலிகிலுமா ஹி உரு அபகி (1—2—32)

ப்ராணுஹு தி அக்கிஹோத்ரமாவது காரணமாக என்றுர் தைமிகி; அங்ஙனமே விளக்கியுள்ளதால்.

வைச்வாநாவித்பைக்கு அங்கமாக உபாஸகன் தினர் தோறம் செய்யும் ப்பாணஹு தியை அக்கிஹோத்ரமாக பாவிக்கவேண்டியிருப்பதால் அதற்காக கார்ஹபத்யம் முதலான அக்னிகளேயும் அவற்றிற்கு வேண்டுவனவற்றையும் கற்பித்திருக் கிறதென்றனர் ஜைமிகிமுஙிவர். வேதமும், 'இவ்வாறு அறிந்து எவன் அக்கிஹோத்ரம் செய்கிறுறே' என்று அதனேயே தெளி விக்கின்றதே.

வைச்வாகரவித்யைக்கு ப்ராணுஹு தி எவ்வாறு **அங்க** மென்னில்—

ஆமார்தி சைநமஸ்மிர். சூச நணி தொ நக்கூழிரு (1—2—33)

உபாஸகனுடைய உடலில் உலகத்தையுடலாக உடைய பரமாத்மாவை ஓதவும் செய்கின்றனர்.

ைக்வாரை பரமாத்மாவின் தலே முதலான அங்கங்களாக ஓதப்பட்ட விண் முதலான வஸ்துக்களுக்கு ஸுடூதேஜஸ் என் நது முதலான பேர்களே மிட்டுப் பிறகு உபாஸகனுடைய தலே முதல் கால் வரையிலான அவயவங்களே அந்த ஸுடூதேஜஸ்ஸு முதலியனவான பரமாத்மாவின் அவயவங்களாகப் பாவிக்க உபதேசம் செய்துளது. இதனுல் உபாஸக சரீரத்தை அவனது சரீரமாக கிணத்து அப் பரமாத்மாவையே இதனுள் இருப்பதாகப் பாவித்து இங்குச் செயயும் ப்ராணுஹு திகளே அவனுக்கே ஆராதனமாக கிணக்கவேண்டுமென வறிவிப்பது விளங்குவதால் இவ்வித்யைக்கு இது அங்கமாகின்றது.

ஆகப் பரமாத்மாவே யாவான் வைச்வாநரன்.

ஸ்ரீ பகவத்ராமா நுஜஸ்வா மிபா தர் அருளிச்செய்த வேதாந்ததீபத்தின் மொழிபெயர்ப்பில் முதல் அத்யாயம் இரண்டாம் பா தம் முற்றிற்று.

### (6) Vaiswanaradhikaranam

[Passages in Mundakōpanishad where Brahman is stated as having all worlds as organs were considered

in the previous Adhikarana. Now such passages in the upanishad of Chāndōgya are to be considered.]

#### VAISWANARA SADHARANA SABDA VISESHAT 1-2-25.

Vaiswanara is Brahman, for the word, (though it can connote Brahman and some other things also,) here is associated with enumeration of quantications peculiar to Brahman, and so, is to be restricted to mean Brahman only.

In Chandogya it is said that Gawtama and others went to King Kankeya and sought knowledge of the true nature of Vanswanara.

They said, "You know the true nature of the Vansvanara Ātman. Pleace, instruct us." After hearing from them their ideas in respect of Vanswanara, he replied as follows—"whoever meditates on this Vanswanara Ātman, though indeed limitless, as limited by a body with organs, eats the food existing in everything in the world". The word Pradesamatra means "Limited as possessing organs" (head to foot) in the manner noted in the previous sootra.

Opponent says, "The meaning of the word Vars-wanara cannot be fixed, for it may mean one of these (1) digestive fire (in the stomach), (2) the third of the five elements, (3) Agni Dēvata, and (4) Brahman; for in the srutis the word is used in all these connotations. Here, it is possible in the context to apply each one of the above connotations."

Answer:—The text starts with the query, "which is our soul, and which is Brahman?" and later on, in the passage, "who meditates  $\overline{A}tman\ Vaiṣwanara$ " repeated a number of times, the word Vaiṣvanara is used in the place of and to connote Brahman. Hence it must be concluded that Vaiṣvanara here means the indwelling Brahman. (25)

#### SMARYAMANAM ANUMANAM SYADITI 1-2-26.

The description of the form given here in the above manner brings to our recollection similar description of Brahman's form elsewhere and leads to the inference that what is intended here is Brahman.

The passages elsewhere are (1) from mundaka which has been referred to already, (2) a passage quoted from a smrti meaning, "Brahmins say that heaven is his head etc, etc',

The same question as to ambiguity of expression is again raised and answered—

# SABDADIBHYONTA: PRTISHTHANAT CHA NETICHET NA TATHA DRSHTYUPADESAT ASAMBHAVAT PURUSHAMAPI CHAINAM ADHEEYATE 1—2 – 27.

If it be argued, 'No. because there are a specific word and other points against, and because it is said to be inside the body, Not so, because meditation in the manner is taught: also because of incompatability: and because also he is called Purusho.

In Agni Rahasya of Şukla Yajurvēda dealing with the same Vaisvanara Vidva occurs a passage meaning, "He is this agni Vaisvanara." Here the word Agni is used as equivalent to Vaisvanara. Hence it is argued that Vaisvanara cannot be Brahman. Again, in another passage in the very Chandogya, Vaisvanara in the heart, mind and mouth is supposed to be three Vedic Fires (Garhapatya Agni, Dakshināgni and Āhavaneeya Agni). Still further, it is said that the five Prana-Ahutis ) performed before meals) are to be in  $V\overline{a}isv\overline{a}nara$ . From the above, Vaisvanara is identified with Agni in the stomach; and still from another passage of Agni Rahasya, "who meditates on this Vaisvanara Agni as having a Parusha-form and being within the body". The statement that Vaisvanara is within the body shows that it is the fire in the stomach. (It is to be considered as *Purusha Vidha* as its heat pervades *Purushakara*, body).

Hence it is argued that Varsvanara is the Digestive Fire.

Answer:-The fire referred to is not the ordinary fire or Agni; but the reference is to Brahman to be meditated upon inside the Agni as its soul. Because the Roopa or the form described in the previous passage cannot apply to any body but Brahman, the form being described that (heaven is his head, etc, etc.) all the three worlds form his body. The word 'Purusha' is used in the passage (who is Purusha is Vaisvanara) in Agni Rahasya refers to Paramatman as is seen from the passage, "only Pursha is this whole' in Purusha Sookta. (27)

#### ATA EVA NA DEVATA BHOOTAM CHA 1-2-28.

For the same reason, Vaiswanara is neither the Agni deity nor the third element (because vaisvanara is described as having the three worlds as his body and is named Parusha)

#### SAKSHAT API AVIRODHAM JAIMINI: 1-2-29.

Jaimini says that there can be no conflict if the word Agni is understood in a direct way [i.e in an etymological sense).

In the previous Sootra (27), Badarayana has explained that the word Agni denotes Paramatman in an indirect way, by understanding by the word Agni the soul in Agni. Jaimini is of opinion that, "if Vaisvanara is taken etymologically—thus Viṣvēshām—Naranām Nēta "one who leads all men"—then in this sense it denotes Paramatman, so also the word Agni is to be taken as combination of two words Agram and Nayati (that which leads upwards); this quality obtains only in Paramātman. Hence no objection.

Further question is raised as to why should a limitless person be spoken with limitation. The answer is,——

#### ABHIVYAKTERITI ASMARATHYA: 1-2-30-

"It is stated as limited because it is then easy to meditate upon.

Opponent asks—Paramatman is unlimited and immeasurable. How is he then said to be Pṛādēsamātram limited by heaven, Sun. Water, Earth, etc.?

Answer:—only for the purpose of easy meditation.

Why Paramatman should be endowed even so with organs is given by the sootra—

#### ANUSMRTE: BADARI: 1-2-31

"It is for the purpose of meditation" says Badari. This is one form in which meditation on Brahman may be made.

Why should the meditator's organs (heart, mind, chest, etc.) be described as Agnis and the place in which Agni is placed (Vedi), etc? The Sootra gives the answer—

#### SAMPATTERITI JAIMINI: TATA HI DARSAYATI 1-2-33

Jaimini says 'It is for the purpose of making Pranchuti as Agnihotra; Fruthi says this.

Every meditator of Vaisvanara should think the Pranahuti performed by him every day as Agnihōtra (Vedic sacrifice). (Note—Generally a Brahmin before he commences his meals puts into his mouth a small quantity of food with ghee five times uttering some mantras. Here the meditator is asked to imagine this offerings of food as Agnihōtra.)

In Agnihōtra secrifice. Agni and a platform to place it on, etc., are necessary ingredients. Hence to approximate the Pranāhuti to this sacrifice, the Upāsaka is instruct- ed to imagine the organs of his body as such ingredients). The above injunction is clear from the passage meaning, "Thus the learned performs the Agnihōtra."

#### AMANANTICHA ENAM ASMIN 1-2-33

The Vaisvanara Paramatman is said to be within the body of the meditator.

As Paramatman is to be worshipped by making Prana Agnihōtra, He is to be meditated upon as being in the body. For that purpose, the meditator's organshead, eyes, heart, and Feet, etc., should be medi, tated upon as the organs of the Paramatman i. e. heaven etc. (33)

The Second Pada Ends.

### प्रथमाध्याये तृतीयः पादः

# (१) द्युम्वाद्यायतनं स्वश्ब्दात्। १-३-१.

आधर्वण प्यस्मिन् द्योः पृथिवी चान्तरिक्षमोतं मनः सह प्राणेश्च सवैः। तमेवैकं जानधात्मानमन्या वाचो विमुद्धथ । अमृत्र् स्थेष सेतुः" इत्यत्र द्युपृथिव्यादीनामायतनं किं जीवः ? उत परमात्मेति संशयः। जीवः इति पूर्वः पक्षः; मनःप्रभृतीन्द्रियाधारत्वश्चतेः, उत्तरत्र नाडीसम्बन्धात्, जायमानत्वश्चतेश्च । राद्धान्तस्तु—निरुपाधिकात्मत्वा- मृतसेतुत्वयोः परमात्मधर्मयोः श्रवणात् परमात्मेवायम् । सर्वं नियन्तृतया आप्नोतीति द्यातमा। अमृतस्य प्रापकतया सेतुश्च स एव । नाडी- संबन्धः, बहुधाजायमानत्वञ्च, 'सन्ततं सिराभिस्तु लम्बत्या कोशसित्नभम् ", 'अजायमानों बहुधा विजायते " इत्यदिषु सर्वसमाश्रयणीयत्वायोजहत्स्व- भावस्येव परमात्मनोऽपि दृश्यते –इति । सूत्रार्थस्तु—द्युपृथिव्यादीनामाय- तनं परमात्मा; स्वशब्दात् = स्वासाधारणात्मशब्दात् ॥१॥

# मुक्तोपस्यव्यपदेशाच । १ ॥३ ॥२.

"तदा विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति", "तथा विद्वान्नामरूपाद्विमुक्तः परात् परं पुरुषमुपैति दिच्यम्" इति च बन्धानमुक्तस्य प्राप्यतया व्यपदेशाच्चायं परमात्मा ॥२॥

### नानुमानमतच्छब्दात् प्राणभृच्च। १-३-३.

आनुमानम्-अनुमानगम्यं प्रधानम्। यथा तद्वाचिशब्दाभावात् तदिह न गृह्यते; तथा प्राणभृद्पीत्यर्थः। अत्रश्चीयं परमात्मा ॥३॥

### भेदव्यपदेशात्। १-३-४.

"अनीशया शोचित मुद्यमानः । जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशम् र इत्यादिना जीवाद् भेदेन व्यपदेशाचीयं परमात्मा ॥४॥

### प्रकरणात् । १-३-५.

"अथ परा, यया तदक्षरमधिगम्यते" हित्यादिना परमात्मन एव प्रकृतत्वात् ॥५॥

### स्थित्यदनाभ्याञ्च। १-३-६.

"तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वति अनक्षत्रन्यो अभिचाकशीति" इति कर्मफलमनक्षतः परप्रात्मनो दीष्यमानत्या स्थितेः, जीवस्य कर्मपरवशतया तत्फलादनाच , परमात्मनो जीवाद् मेदावगमात् अमृतसेतुष्टु वाद्यायतनं न जीवः । "अदृश्यत्वादिगुणकः" इत्यनेन परमात्मत्वे स्थापितेऽपि नाडीसंबन्धबहुधाजायमानत्वलिङ्गात् याऽवान्तरप्रकरणविच्छेदशङ्का, सा निराकृता, "द्युभ्वाद्यायतनम्" इति । वैश्वानरस्य त्रैलोक्यशरीरत्वादिना परमात्मत्वनिर्णय इति, मध्ये वैश्वानरिवद्या निरूपिता ॥६॥

### इति दुभ्वाद्यधिकरणम् ॥१॥

முதல் அத்தியாயம் மூன்ரும் பாதம

மூன்றும் பாதத்தில ஜீவன்முதலானவற்றிறகுத் தகும் அறிகுறிகள்வெகுவ்யக்தமாயிருக்கும் சில உபஙிஷத்வாக்யங்களே விசாரித்து அவையுமெலலாம் பரமாத்மாவையே கூறமெனப்படு கிறது—

### த்யுப்வாத்யதிகரணம் 1.

முண்டகமென்ற அதர்வோபகிஷத்தில ஒதப்பட்ட, 'எவ னிடம் ஸு வர்க்கம், ப்ருதிவி, அக்தரிக்கம் என்றலையும், எல்லா இக்திரியங்களோடு மனதும் கோக்கப்பட்டுள்ளனவோ, அவ் வோர் ஆத்மாவையே உபாஸியுங்கோள்; வேறு பேச்சுக்களே விடுங்கள்; இவன் மோக்ஷத்தைப் பெற அணேயாகிருன்' என்ற வாக்யத்திலே ஸு வர்க்கம், ப்ருத்வி முகலானவற்றிற்கு ஆதார மாக அறியப்படுகிறவன் ஜீவனு, அல்லது பரமாதமாவா என்றது ஸம்சயம்.

இர்த்ரியங் ஜீவனென்றது பூர்வபக்ஷம்—மனம முதலான களுக்கு ஆதாரமாக ஓதப்பட்டதால; மேலே நாடிகளில மை பந்தம் சொல்லப்பட்டிருப்பதால்; மேலும், பிறக்கிருனென்னப் பட்டதால். வித்தாந்தமாவது—ஆத்மா என்ற சொல்லின் நேர்ப் பொருளானமை, மோக்ஷத்தைப் பெற அணேயாயிருத்தல் என்ற பரமாத்மதர்மங்கள் ஓதப்பட்டதால் பரமாத்மாவே யிவ்வாத்மா. ' கியைமனம் செய்து எங்கும பசர்தாளன்' என்றது ஆத்மா என்ற சொல்லின் பொருள். மோக்ஷத்கைப் பெறுவிப்பவனும் அவனே நாடிகளோடு ஸம்பந்தமும், வெகுவாகப் பிறப்ப தும, எல்லோருமஆச்ரயிக்கத் தகுமாறு அன் ஸ்வபாவத்தை விடாமலே பிறந்து வரும் பரமாக்மாவுக்கே உள்ளனவா மென்றது, 'சிறிது குவிந்த தாமரைப்பூப் போன்ற ஹ்ரு தயம (பரமாத்மாவின் இடம்) நாடிகளால நிறைக்கப்பட்டுத் தொங்கா நிற்கிறது', 'பிறப்பிலன் சிறப்பான பிறவியைப் பலவாறு பெறு கிறுன்' என்றவை முதலிய வாக்யங்களிலே காணக்கிடக்கிறது. ஸூத்ரார்த்தம்.

த்யுப்வாத்யாயதாடம் ஸ்வசப்தாத். ஆரு ஆரையத<u>ா</u> வெசுமாகு.

ஸ்வர்க்கம், பூமி முதலியவற்றிற்கு ஆதாரமானது பரமாத்மா; அது தனக்கேயாம் ஆத்மா என்றுற்போன்ற சொல்லினுல். (1) முக்தோபஸ்ர்ப்யவ்யபதேசாச்ச. உதோவவாரவதுவதவதை மாது.

மோக்ஷம் பேறுபவரால் நேருங்கப்படுகிறவளுகப் பணிக்கப் பட்டதாலும்.

'உபாஸ்ணே செய்தவன், அப்போது புண்யபாபங்களே உதறி விட்டு ப்ரக்ரு திஸம்பர்தமற்றுச் சிறர்த ஒப்புமையைப் பெறு கிறுன்,' 'உபாஸணே செய்தவன் அதுபோலவே நாமருபங்களி னின்று விடுபட்டவஞய் மேலானவற்றினும் மேலான திவ்யபுரு ஷணே நெருங்குகிறுன்' என்ற வாக்யங்கள் கட்டினின்று விடு பட்டவனுக்கு அடையக் கூடியதாக இவ்வாத்மாவை விளக்கு கிறது.

நாநுமாநமதச்சப்தாத் ப்ராணப்ருச்ச. \_ நா நுமாநை த அவாக வூண வு ஆ (1—3—3)

ப்ரக்ருதியன்றே; ஜீவாத்மாவுமன்று; அதணேயே கூறும சோல் இல்லாமையால்.

இங்குச் சொல்லப்படுமது (கபிலாகமத்திலே) யுக்தியால் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட ப்ரக்ருதியாகாததுபோல் ஜீவாத்மாவுமாகாது.

பேதவ்யபதேசாத். வெசவ<sub>ீ</sub>வசெ*ஶாக்* (1—3—4) வேருக வியக்தமாக உரைக்கப்பட்டதால்.

் வெயிக்கும் சக்தியற்றதாய் போக்யமான ப்ருக்ரு தியாலே மோஹிக்கப்பட்டுத் துயாமுறு கிறுண். எப்போது ப்ரீதிக்கு கோசரமாகிறவனும், தன்ணேவிட வேறுயுமுள்ள ஈச்வரண (நிய மிக்கின்றவணே) காண்கிறு ே, அப்போது தயரம் தொலேய அவனது மேன்மையைப் பெறுகிறுன்' என்றவிடத்திலே ஜீவணே விட இவணே வேறுக கோரகச் சொல்லியுளதே. (4)

ப்ரகரணத். உசுமுணாக (1—3—5) ஸந்தர்பத்தைக்கோண்டும்.

(2-ம் பாதம் 5ம் அதிகாணத்தில்) முன் விசாரிக்கப்பட்டுப் பரமாத்மவிஷயமாக ஸ்தாபிக்கப்பட்ட முண்டக வாக்யங்களில் பரவித்யையால் அடையப்படுவதாகச் சொன்ன அக்ஷாமென்ற பரமாத்மவஸ்துவே இதுவென்று ஸந்தர்பத்தினுலும் அறியப் படும்.

ஸ்த்தித்யதாாப்யாம் ச. ஆலி தை தானை (1—3—6) (ஒப்பற்ற) இருப்பும்; உண்பதும் (ஓதப்பட்டு) உளவே.

'அவர்களிலொருவன் அரசங்கனியைச் சுவைத்துண்கிறுன்? உண்ணது ஒருவன் எங்கும் சிறப்பாக விளங்குகிறுன்' என்றபடி வினேப் பயனே உண்ணு த பரமாத்மாவின் ஒளி வீசி விளங்கும் தன்மையாலும், ஜீவன் கர்மவச்யனும் அதன் பயனே உண்கை பாலும் பரமாத்மா ஜீவனேக்காட்டிலும் வேருனமை தெளிவான தால் மோக்ஷுவணேயாய் ஸ்வர்கா திகளுக்கு ஆதாரமான இவன் ஜீவனுகான்.

2ம் பாதம் 5ம் அதிகாணத்திலே முண்டகம் பரமாத்மா வையே பணிக்கிறதென்ற ஸ்தாபிக்கப்பட்டிருந்தும், நாடி களில் ஸம்பர்தம், பல பிறபபு முதலான ஜீவனின் அறிகுறிகளேக் கொண்டு இந்தப் பாகம் முண் சொன்ன பரமாத்ம வாக்யங் களோடு ஒரு ப்ரகரணமாய்ச் சோதென்று பிறந்த கேள்வியை இவ்வதிகாணத்தில் பரிஹரித்தார். (ஆகில அந்த 5ம் அதிகர ணத்தின் மேலாக அடைகேயே இது இருக்கலாமே என்ன வேண்டா) 'மூவுலகை உடலாக உடையவன்' என்று அங் குச் சொன்னபோது அடுத்தபடியாக அவ்வாறு சொல்லும் வைச்வாநாவித்யை இடையிலே விசாரத்திற்கு இடம் பெற்றது (இது வெகு ஸ்பஷ்டமான ஜீவலிங்கமுள்ள வாக்யமாகையால மூன்றும் பாதத்தில் இயைந்தது.

#### THIRD PADA.

### (1) Dyubhvādyadhıkaranam

In the third Pada as in the previous Padas some Vedanta Texts are discussed as to whether they refer to Paramatman or any other thing.

The texts taken here are thought by the opponent as being more explicit in favour of his view than the texts examined on the 2nd Pada. It is shown that even the text containing characteristics of Jeeva or matter refer only to Paramatman.

#### DYUBHVADYAYATANAM SWASABDAT 1-3-1

The support of heaven and Earth etc is the I aramatman because words which apply to him only arc used

The text for consideration is in mundaka, "In whom heaven, earth and the world between are

interwoven as well as the mind with all the senses; know only this  $\overline{A}tman$ . Leave off thinking of all other words except those relating to  $\overline{A}tman$ . He is the bridge ( $\underline{S}\overline{e}tu$ ) to immortality"

Question:—Whether this supporter of Heaven, Earth, etc., is jeeva or Paramatman. It is jeeva, because he is said to be the (possesser) (supporter) of manas (mind) and the senses, also later on, as connected with blood vessels; and again he is described as being born.

Answer:—No! He is described as the unconditioned Atman and also as the bridge to Immartality. attributes applicable to Brahman are only. For it is said, referring to Brahman, "Surrounded by blood vessels, heart hangs like a lotus slightly opened; therin there is subtle  $\overline{A}k\overline{a}sa$ . The Allpervading Paramatman is seated there and, without being born, he is born as many". As for the connection with blood-vessels and being born as many, these qualities are seen in Vedic passages as applicable to Paramatman also. Here the word  $\overline{A}tman$  means one who pervades all, controlling them. He is called the bridge because he leads to immortality. He is born and lives in the heart without losing his glory for the purpose of being meditated upou by the world.

### MUKTOPASRFYA VYAPADESAT CHA 1-3-2

Also because it is said that he is to be ] reached by the freed or relesed jeevas.

It is said in the mundaka, "then having shaken off all his merits and sins (good and evil), the meditater, freed from matter, attains a close likeness to him".

'The enlightened person (Vidwan) free from all names and forms attains the Devine Purusha greater than the great,' thus, he is said to be the ultimate attainment; hence this refers to Paramatman and not a jeeva, who according to the Sruti is the attainer, different from the attained object.

#### NA ANUMANAM ATACHABDAT PRANABHRT CHA 1-3-3

What is denoted here is not Prakrti because words applicable to it are not found here; (similarly) Jeevatman too.

Anumana means what is inferred by logic or inference; that is Prakrti. The reference here is not to be taken to Prakrti (for want of words relating to it); so also in the case of jeeva

#### BHEDAVYAPADESAT 1-3-4.

Because the distinction between jeeva and Paramatman is noted.

"Deluded by  $M\bar{a}y\bar{a}$  which is under the control of  $Param\bar{a}tman$  the jeeva becomes subject to pain. When he=jeeva realises the controller ( $Param\bar{a}tman$ ) as distinct object from himself through loving meditation, he gets freed from pains, and attains His greatness and glory" The above passage shows clearly that this  $\bar{A}tman$  is distinct from Jeeva.

### PRAKARANAT CHA. 1-3-5

Because of the contex talso. It begins with the passage,, "Then the Higher knowledge. 1 e, meditation, by which the Akshara (Para Brahman) is reached.'

In the fifth Adhikarana of the second Pāda Akshara mentioned in the Mundakōpanishad in the begining is proved to be Paramatman. Since the passage under consideration here occurs in the same context and is a continuation of it, the Ātman referred to here should also refer to the same Paramātman.

#### STHITI - ADANABYAM CHA. 1-3-6.

And because of the two, shining and Eating.

The passage to consider here means, "Of them, one eats, enjoying the taste of the fruit (*Pippala*); the other without eating shines with great and allround brightness."

The Paramatman is said to exist (in the body) shining brightly all-round but without eating the fruits of Karman; and the Jeeva being subject to Karman eats such fruit. Therefore, Parmatman is said to be other and different from Jeeva. Thus the person mentioned before as the abode of Heaven, and Earth etc., and as the Bridge to immortality is not any Jeeva.

The object of this Adhikarana is to remove the doubt raised by the opponent to the effect that though the Mnndakopanishad has been demonstrated to refer to Paramatman in the subsection II (Adikarana 5), still (the opponent argues that) as the continuity (of the discussion of the subject) is broken by a reference to Nadee S'ambandha and having many births this passage under consideration cannot but refer to Jeeva.

The interposition of Vaiswānarādhikaraņa between Adrsyatwādhikaraņa and this Adhikaraņa, in spite of these two Adhikaraņas being started about one and the same! Upanishad or Vidyā, is due to the fact that in the Vaisvanara Vidyāt he whole world is described as the body of Paramātman just as it is described in the Mundaka which was the subject of discussion there (1—2—5); that is why Vaiswanarādhikarana got its place next to that Adhikaraņa.

# (२)भूमा सम्प्रसादादध्युपदेशात्। १ ॥ ३ ॥ ७.

छान्दोग्ये, प्यत्र नान्यत्पश्यित नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति स
भूमा'' इत्यत्र भूमशब्दनिर्दिष्टों, निरितशयवैपुर्व्यविशिष्टसुखस्वरूपः , किं
प्रत्यगात्मा १ उत परमात्मेति संशयः । प्रत्यगात्मेति पूर्वः पक्षः ।
पिरित शोकमात्मवित्'' इति प्रक्रम्य , नामादिपरम्परयोत्तरोत्तरभूयस्त्वेन
प्रश्नप्रतिवचनाभ्यां प्रवृत्तस्यात्मोपदेशस्य प्राणशब्दनिर्दिष्टे प्रत्यगात्मनि
समाप्तिदर्शनात् पत्यगात्मन एव भूमसंशब्दनर्मिति निश्चीयते ।
रिद्धान्तस्तु—यद्यपि प्रश्नप्रतिवचनाभ्यार्मुत्तरोत्तरभूयस्त्ववचनं प्राणे पर्यवस्थि(सिश्)तम्-तथापि प्राणविदिनोऽतिवादित्वमुक्त्वा, 'र्ष्य तु वा अतिवदिति
यःसत्येनातिवदित'' इति तुशब्देनीपासकभेदं प्रतिपाद्य, तस्य सत्योपासकस्य पूर्वस्मादाधिक्योपदेशात् , सत्यशब्दाभिधेयं परं ब्रह्मैव भूमिविशिष्टमिति । स्त्रार्थस्तु—भूमगुणविशिष्टं परं ब्रह्मैवः, सम्प्रसादादध्युपदेशात् ।
सम्प्रसादः प्रत्यगात्मा, प्रण्य संप्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं
ज्योतिरुपसम्पद्य'' (इत्याद्यपनिषत्प्रसिद्धेः; "एष तु वा अतिवदित'' इति
प्रत्यगात्मनोऽधिकतयोपदेशात् । अतिवादित्वं हि स्वोपास्याधिक्रयवादित्वम् ॥

### धर्मोपप्तेश्च । १-३-८.

स्वाभाविकामृतत्व-स्व्हिमप्रतिष्ठितत्व-सर्वात्मत्व-सर्वोत्पत्तिहेतुः वादीनां भूमिन श्रूयमाणानां धर्माणां परस्मिन्नेव ब्रह्मण्युपपत्तेश्च भूमा परं ब्रह्मेव ॥८॥

इति भूमाधिकरणम् ॥२॥

### பூமாதிகரணம் 2.

(கீழ் அதிகாணத்தில் பாமாத்மப்ரகாணத்திலிருப்பதாலே வாக்யங்கள் பரமாத்மாவையே பணிக்கு மெனப்பட்டது. ஆகில் வேரேர் இடத்தில் ஜீவப்ரகரணத்தைக் கொண்டு ஜீவீனயே கொள்க என்று வினை எழுகிறது மேலே விசாரிக்கப் படுகிறது.)

சாந்தோக்பத்திலே பூமவித்பையிலே, 'பாதொன்ற அனு பளிக்கப்படுகிறபோது வேறென்றைப் பார்ப்பது கேட்பது நன் கறிவது என்பண இல்ஃயோ, அது 'பூமா' எனப்படும் பெரிதா கும்' என்ற வாக்யத்திலே உயர்வற உயர்வுற்ற ஆனந்தருபமான தாலே பூமா என்னப்பட்டது ஜீவாத்மாவா, பரமாத்மாவா என ஸம்சயம் பிறக்கிறது. ஜீவனென்றது பூர்வபக்ஷம். 'ஆத்மாவை யறிந்தவன் சோகத்தைக் கடக்கிறுன்' என்று தொடங்கி, நாமம். (சோல்)*முதலான வஸ் து*க்கள் க்ரமமாக மேன்மேற் சிறந்**தனவா**க வினுவிடைகள் வரயிலாக அறிவிக்கப்பட்டபிறகு ஆக்மோபதே சத்தைச் செய்கிறது இர்தவித்பை. நாரதர் ஸரத்குமாரரை ஆத்மாவை யறிந்தவன் சோகத்தைக் கடக்கிறுன் என்று கேள்வி அதனக் கூறி, 'ஆத்மஜ்ஞானம் பிறப்பிக்கவேண்டும்' என்ற வேண்ட, நீ யறிந்துள்ள வேதாதி சொற்களே ப்ரம்மமாக உபாஸிக்கப்படலா மென்று உபாஸன க்தையும் பலனேயும் அவர் உபதேசிக்க, அதற்கும் மேலானது எது என்று மேன்மேல் நாரதர் கேட்டவண்ணமிருந்தார். ஸைநத்குமாரரும், வாக்கு, மனது முதலான சிலவற்றை ப்ரம்மமாக உபாஸிப்பதை மேன் மேலாகச் சொல்லிவந்தார். கடைசியாக ப்ராணனே ப்ரம்ம மெனப்பட்டது. அது ஜீவாத்மாவென்பது அங்குள்ள ஸை**ந்தர்ப்** பத்தால் விளங்கும். அதற்கும் மேலானது எது என்றவாறு வினுவிடைகளே மேலே கண்டிலோம். ஆகையால் அர்த ப்ராண னெ**ரு**ப்பட்ட ஜீவாத்மாவே பூமாவென்றும் ஸுகமென்ற வாறும் மேலே விவரிக்கப்படுகிறதெனல் வேண்டும் என்றதாம்.

வித்தார்தமாவது—விணவிடை வாயிலாக மேலான வஸ்துவை மொழிவதென்கிற முறை ப்ராணனிலே முடிவுற்றது உண்மை. ஆயினும் ப்ராணேபாலியை அதிவாதியென்று முதலிற் கூறி, 'ஸத்யத்தைக்கொண்டு அதிவாதம் பண்ணுகிறவன் யாவன், அவனே அதிவாதியாகிறுன்' என்று ப்ராணேபாஸ கீணக் காட்டிலும் வேறுன ஒர் உபாஸகீண அவனுக்கு மேற் பட்டவதை விளக்கியிருப்பதால் அவைல் உபாஸிக்கப்படும் ஸ்த்யமென்னும் வஸ்து வேறு என விளங்குவதால் ஸைத்ய சப் தத்தின் பொருளாக ப்ரஸித்தமான பரப்ரம்மம் இங்குச் சொல் லப்படுகிறதாகையால் இதுவே பூமா என்பதுமாமென்றது.

இனி ஸு த்ரார்த்தம்— பூமா ஸம்ப்ரஸாதாத் அத்யுபதேசாத். **உூசா வை** ஆ**மா** ச**ு** செ*ஶாக* (1-3-7)

பூமா என்று மிகுந்த ஸுகமாகச் சொல்லப்பட்டது பரமாத்மா வாம். ஜீவனுக்கும் மேலாக அதை யுபதேசித்திருப்பதால்.

'ஸம்ப்ரஸாத' என்ற சொல் ஜீவாத்மாவைச் சொல்லுமென் பது, 'இந்த ஸம்ப்ரஸாதன் இவ்வுடலினின்ற வெளிக்கிளம்பி பாஞ்சுடரை நெருங்கி சயரூபத்தின் தோற்றமுறுகிறுன்' என்ற வாக்கியத்திலே தெளியலாகும். (ப்ரஸாதமாவது தெளிவு• நன்கு தெளிவு பெறுபவன் ஸம்ப்ரஸாதன்.) ஸ த் ய த் தை க் கொண்டு அதிவாதம் செய்பவனென்றுல் ஸத்யத்தை உபாஸிப்ப வன் என எங்ஙனே விளங்குமென்னில்—அதிவாதி என்பதற்கு, தான் உபாஸிக்கும் வஸ்தவைச் சிறந்ததாகச் சொல்லுகிறவன் என்பது பொருள். 'ப்ராணன் என்கிற ஜீவணேக் கொண்டு அதிவாதம் செய்பவன் சரியான அதிவாதியல்லன்; ஸத்யத் தைக்கொண்டு அதிவாதம் செய்பவனே அதிவாதி' என்றுல், சைத்யம் என ப்ரம்மம் உபாஸிக்கப்படுவது விளங்கும்.

தர்மோபபத்தேச்ச. மகெசுவவ தெரு 1\_3\_8.

தர்மங்கள் பொருந்துவதாலும்.

இயற்கையாகவே அழிவற்றிருக்கை, தன்மேன்மையிலேயே தோன்றி நிலேத்திருப்பது, எல்லோருக்கும் ஆத்மாவாகை, எல்லா வற்றையும் உண்டுபண்ணுகை முதலான குணங்கள் பூமவஸ்து வுக்கு ஓதப்பட்டுள்ளன ப்ரம்மத்தினிடமே பொருந்துமாகையா அம் பூமா பரமாத்மாவே.

### (2) Bhoomadhikaranam

In Chandogya it is said, "when enjoying which he does not see or hear anything else, nor meditate upon anything else, that is Bhooma, the big." Whether the thing denoted here by the word Bhooma as being the highest bliss, is Jeeva or Paramatman? The opponent says it is Jeeva for this reason—Narada,

troubled with Samsāra and having heard that when one realises Ātman he crosses grief, requested Sanatkumāra to teach him Brahman. Sanatkumāra replied that Nāman is Brahman. Being dissatisfied, Nārada asked if there was anything higher; Sanatkumāra replied, "Speech is high and it is Brahman.," This did not satisfy Nārada who put him further questions; step by step he asked up to the point when Sanatkumāra said, "Prāṇa is Brahman". At this stage further questions cease.

There can be no doubt (because *Prana* is *Jeeva*. There can be no doubt (because *Prana* is said to be the father, mother, etc.) Since no further question is asked, it is to be understood there is nothing above *Prana* (or *Jeeva*); what follows must be taken to refer to that *Prana* only. So *Brahman* is a *Jeeva* That is the point raised.)

Answer—True, questions are put step by step; the answers stop with Prāṇa. However, though Nārada did not put a further question, Sanatkumāra told him, of his own accord, that Satya is higher than Prāṇa. Thus, He who sees, hears or meditates on Prāṇa (Jeeva) becomes Ativādin, i.e., prides himself as meditator of a great thing. But he alone becomes Ativādin who becomes Ativādin by Satya, i. e., by contemplating on Satya. Thus Satyōpāsaka is meant here as higher than Prāṇōpāsaka. So Satya is to be understood as higher than Prāṇā and the highest of all. Therefore this Satya is to be stated later on as Bhooma sukha (Great Biss). Hence Bhooman is Paramātman.

#### BHOOMA SAMPRASĀDĀT ADHYUPADESAT. 1-3-7.

Bhooma (the big thing) is Paramatman, because he is stated to be above (greater than) Jeeva.

[Bhooma (Bigness) here means a big thing, this word being derived from Bahu.

The word 'Samprasāda' in the Sootra denotes Jeeva as in the passage of the Upanishad, "Ēsha Samprasāda: Asmāt Ṣareerāt Samtthāya Param Jyōtiy: upasampadya (See Daharādhikāraṇa).

#### DARMOPAPATTE: CHA. .-3-8:

"Because the attributes mentioned are appropriate only in the case of Paramatman."

The attributes referred to are denoted thus: (1). This is naturally immortal; (2). He depends on His own glory; He does not depend upon anything else; (3) He is the soul of everything above and below; (4) All this is from the  $\bar{A}tman$ . (8)

### ्र(३) अक्षरमम्बरान्तधृतेः। १-३-९.

वाजिनां गार्गांप्रक्ते, "स होवाचैतद्वे तदक्षरं गार्गि ब्राह्मणा अभिवदन्त्यस्थूल्मनण्वहस्वमदीर्घमलोहितमस्नेहमच्छायम्" इत्यत्रक्षरशब्दनिर्दिष्टं प्रधानम् ? जीवो वा, ? उत परमात्मेति संशयः । प्रधानम् , जीवो वा; न परमात्मा—इति पूर्वः पक्षः । "कस्मिन्नु खल्वाकाश ओतश्च प्रोतश्च" इत्युक्ते, आकाशाधारतयोच्यमानमक्षरं प्रधानम् ; जीवो वा; प्रधानस्य विकाराधारत्वात् , जीवस्याचिद्वस्त्वाधारत्वात् ; न परमात्मा—इति । राद्धान्तस्तु—"यदूर्ध्वं गार्गि दिवः" इत्यारम्य, कालत्रयवर्तिनः कृत्तनस्याधारतया निर्दिष्टः आकाशोऽच्याकृतमेवः न वायुमान् आकाशः । ततः पश्चात् "कस्मिन्नु खल्वाकाश ओतश्च प्रोतश्च" इति पृष्टे तदाधारतयोच्यमानमेतदक्षरं प्रधानं भवितुमहिति । निर्पि जीवः, "एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतो तिष्ठतः" इत्यारम्य प्रशासनात् सर्वाधारत्वश्चतेः । स्त्रार्थस्तु—'एतद्वे तदक्षरं गार्मिं इति निर्दिष्टमक्षरं परमात्मा, अम्बरान्तधृतेः—अम्बरम्—वायुन

मान् आकाशः। अम्बरान्तः—अम्बरपारभूतम् ; अम्बरकारणमिति यावत्। कारणापत्तिरेव हि कार्यस्थान्तः । स च अम्बरान्तः अन्याकृतं प्रधानम् , तस्य धृतेः = धारणात् । अन्याकृतस्थापि धृतेस्तदक्षरं परमात्मैर्वेत्यर्थः ॥९॥

एवं तर्हि जीवो भिवतुमहितः; तस्य प्रधानधृत्युपपतेरित्याशङ्कचाह—

### सा च प्रशासनात् । १-३-१०.

सा च अम्बंरान्तधृतिः, 'एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि सूर्याचन्द्रमसौ'' इति प्रशासनात् श्रूयते । प्रशासनम् प्रकृष्टं शासनम् अप्रतिहताज्ञा । न चाप्रतिहताज्ञया कृत्स्नस्य चिदचिद्रात्मकस्य जगतो धृतिर्जीवे उपपद्यते । अतो न जीवः ॥१०॥

### अन्यभावव्यावृत्तेश्च । १-३-११.

अन्यभावः—अन्यत्वम् । अस्यक्षिरस्य परमपुरुषादन्यत्वं व्यावर्तयति वाक्यरोषः , ("अदृष्टं द्रष्ट्" (इत्यादिना सर्वैरदृष्ट्यमतदक्षरं सर्वस्य दृष्ट्रित्यादिप्रधानजीवासंभावनीयार्थप्रतिपादनात् ॥११॥

इति अक्षराधिकरणम् ॥३॥

### அக்ஷராதிகரணம் 3

[ஜீவனுக்கு மேலாக ஓதப்பட்டதால் பூமா ஜீவனல்லன் எனப்பட்டதுபோல், ப்ரதானத்திற்கு மேலாக ஓதப்பட்டதால் அக்ஷாம் ப்ரதானமன்று எனப்படுகிறது.]

ப்ருஹதாரண்யகத்திலே கார்கி என்பவள் யாஜ்ஞவல்கி யரைக் கேட்க மறுமொழியாக அவர் உரைத்தார். 'கார்கி! இந்த அக்ஷாமே, பெரியதன்று, சிறியதன்று, குறுகினதன்று, நீண்ட தன்று சிவந்ததன்று, பசையற்றது, நிழலற்றது' என்றவாறு: இவ்வக்ஷாமானது ப்ரக்ருதியா, ஜீவனு, பரமாத்மாவா என்று ஸம்சயமுண்டாகிறது. 'ஆகாயம் இவ்வக்ஷாத்தில் அமைக் கப்பட்டிருக்கிறது' என்று ஆகாயத்திற்கு ஆதா ரமாகச் சொல்லப்பட்டிருப்பதால் எல்லா மாறுதல்களுக்கும் ஆதார மாம் அதற்குக் காரணமான ப்ரக்ரு இயே அக்ஷாமாம். அல்லது அசேதா வஸ்துக்களுக்கெல்லாம் ஜீவன் ஆதாரமாகை பால் ஜீவனே அக்ஷாமாகுக என்றது பூர்வபக்ஷம்.

வித்தாக்கம்—இங்கு ஆகாயமென்றது பஞ்சபூதங்களிற் சேர்க்த ஆகாயமன்று; "ஸ்வர்காதிகளுக்கு மேலும்" என்று தொடங்கி மூன்று காலங்களிலுண்டாம் வஸ்துக்களுக்கெல் கெல்லாம் ஆதாரமாகச் சொல்லப்பட்டதால் "அவ்வாகாயம் எங்கு அமைக்கப்பட்டுள்ளது" என்று அதற்கு ஆதாரமாகச் சொல்லப்பட்டது ப்ரக்ரு தியாகாது. ஜீவனுமாகான்; இவ்வக்ஷாத் தின் ஆஜ்னை விலே சூர்ய சக்த்ரர்கள் தரிக்கப்பட்டுளர் என்ற வாறு ஸங்கற்பத்தினை வைர்வத்தையும் தரிப்பது ஒதப்படுகிறதே. வூத்ரார்த்தமாவது—

அக்ஷரமம்பராந்தத்ருதே:. கூக்ஷாச இரா கையு தொ (1-3-9.) அக்ஷரமேன்பது இங்குப் பரமாத்மா. வாயு வீசும் ஆகாசத் திற்கு-எல்லேயாய் == காரணமாயுள்ள ப்ரக்கு தியைத் தரிப்பதால்.

சேத்தனை ஜீவன் அசேத்தத்தைத் தரிக்கலாமே யென்னில் மறுமொழி மொழிவது மேல் ஸூத்ரம்—

ஸா சப்ரசாஸமாத். வை அ ஆமாவை நாகி (1-3-10.)

ப்ரக்ருதியைத் தரிப்பதேன்பது ஸங்கற்பமூலமாகவாயிற்றே.

ப்ரசாஸாகமாவது மேன்மை பொருர்திய ஆஜ்னை; தடை படாத ஸங்கல்ப்பம். சூர்யாதி சேதார்களேயும் அசேதாங் களேயும் தடையற்ற ஆஜ்னையிணுலே தரிப்பதென்பது ஜீவனுக் குக்கூடுமோ? ஆகையால் அக்ஷாமிங்கு ஜீவனன்று. (10)

அங்யபாவவ்யாவ்ருத்தேச்ச. கூடித்து வாவவதாவர இது (1-3-11.) (பரமாத்மாவைக்காட்டிலும்) வேருனமையை விலக்கியிருப் பதாலும்.

போராலும் பார்க்கப்படாமல் பார்க்கின் றது" என்று யாரா அம் பார்க்கப்படாதமை, எல்லாவற்றையும் பார்க்கை போன்ற குணங்கள் ப்ரக்ருதி ஜீவன் என்ற வஸ்துக்களேக் கொள்ளலாகா தெனத் தெளிவிக்கின்றவே. (11)

### (3) Akshara - Adhikaranam.

#### AKSHARAM AMBARANTA DHRTE: 1-3-9.

"Akshara is Paramatman, because of its being supporter of a thing beyond Antariksha (ether)."

In reply to a question by Gargee Yagnyavalkya says, "Oh Garge! Brahmins say that this Ahshara is without measurement (not big, not small, not short) etc.

The question is whether the thing called Akshara is Moola Prakti or Jeeva or Paramatman. The opponent says that it is either Prakti or Jeeva, and not Paramatman. For, it is said, "What is the thing in which ether is woven as warp and woof?". From this it follows that Akshara is a thing of which ether (Akāsa) is the warp and woof. This must be Prakti, as Akāsa springs from that. Secondly the opponent says that this may refer even to Jeeva because Akshara which means 'not changing' may not apply to Prakti but certainly applies to Jeeva who is changeless; and he is also supporter of matter (Achētana) like Ākāsa etc.

Answer: It is to be noticed that  $\overline{A}k\overline{a}sa$  is described here as the Supporter of all things past, present and future. That  $\overline{A}k\overline{a}sa$  must be Moola Prakṛtı, which is eternal. Anything that supports  $Ak\overline{a}sa=Moola$  Prakṛtı must be other than that. Hence we conclude that Akshara is not Māola Prakṛtı. Nor is it the Jeeva. For, it is said, "Oh, Gargi! by the command of this Akshara, the Sun and the Moon etc. are supported"

The person who by his Sankalpa supports Chētana and Achētana (sentient and non-sentient beings) must be Paramātman.

#### SĀ CHA PRASASANAT. 1-3-10.

And that Ambaranta dhrti: (the support of what is beyond Ambara=Ether), depends on the command (of Akshara)

The passages state—"By the command of this Akshara (are supported) the sun, Moon," etc.,

Here *Praṣāsana* means *Prakṛshta Ṣāsana*—"Command that cannot be disobeyed." This quality of supporting by one's own command all the above like Sun and Moon, can apply only to *Brahman*. So it is not *Jeeva* but *Brahman*.

#### AANYA - BHAVA - VYAVRTTE: CHA.1-3-11.

"Because of the repudiation of Akshara as being other than Brahman'

In the passage, "Seer without being seen" etc., Akshara is described as seer without being seen. Such Akshara cannot be either Jeeva or matter. The Pradhāna (matter) cannot be a seer, and Jeeva cannot escape being seen by Brahman.

# (४) ईक्षतिकर्म व्यपदेशात् सः। १-३ ... १२.

आधर्वणिकानां सत्यकामप्रदने, "यः पुनरेतं त्रिमा त्रेण ओ मित्यनेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभिष्यायीत" इत्यारभ्य, रिस सामभिरुत्रीयते ब्रह्मलोकम्—
स एतस्माज्जीवधनात् षरात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षते" इत्यत्र, ध्यायतीक्षतिकर्मतया व्यपदिष्टः परः पुरुषः, किं हिरण्यगर्भः ? उत परब्रह्मभूतः पुरुषोत्तमः ।
इति संशयः । हिरण्यगर्भ-इति पूर्वः पक्षः । पूर्वत्रैकमात्रं प्रणवस्रुपासीनस्य
मनुष्यलोकप्राप्तिं फलम् , द्विमात्रमुपासीनस्यान्तिरक्षलोकप्राप्तिञ्च फलम्भिधाय,
अनन्तरम् , "यः पुनरेतं त्रिमात्रेण" (इति त्रिमात्रं प्रणवस्रुपासीनस्य फल्टिवेनौच्यमानब्रह्मलोकस्थपुरुषेक्षणकर्मभूतः चतुर्मुख एवेति विज्ञायते; मनुष्यलोकान्तरिक्षलोकसाहचर्याद्, ब्रह्मलोकोऽपि क्षेत्रज्ञलोक इति निश्चयात्।

राद्धान्तस्तु—("-परात् परं पुरिशयं पुरुषमीक्षते" इतीक्षतिकर्मतया निर्दिष्टपुरुषविषये क्षोके , तिमिङ्कारेणैवायनेनान्वेति चिद्धान् यत्तच्छान्तमजर-ममृतमभयं परच्च" इति निरुपाधिकशान्तत्वामृतत्वादि व्यपदेशात् परमात्मे-वायमिति निश्चीयते । एवं परमात्मत्वे निश्चिते ब्रह्मलोकशब्दश्च तत्स्थानमेवाभिद्धातीत्ववगम्यते । तद्विषयतयोदात्वते च श्लोके, "यत्तत् कवयो वेदयन्ते" इति ("तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्चिन्त सूरयः इत्येवमादिभिः) सूरिभिद्वश्यत्ववचनं तदेव द्रदयति ।

सूत्रार्थस्तु—ईक्षतिकम सः—परमारमा,--ध्यायतीक्षत्योरेकविषयत्वेन ध्यायतिकर्मापि स एवेत्यर्थः—व्यपदेशात् तिह्रषयतया "शान्तमजरममृत-मभयं परश्च" इति परमात्मधर्माणां व्यपदेशात् ॥

इति ईक्षतिकर्माधिकरणम् ॥४॥

### ஈக்ஷதிகர்மாதிகரணம் 4

(காண ததகாதவன் பரமா தமாவெனக் கீழே கூறப்பட்டது. ஆகில காணப்படுகிறவஞக ப்ரச்கோபஙிஷத் இல பணிக்கப் பட்டவன அவனலலன என்று விஞ எழ மேல் அதிகரணம்.)

அகாவவே திகளுடைய ப்ரச்கோபஙிஷத் தில <u>அடைய வினைுக்கு கிடையாக—'யாவனெருவன் மூன்று மாத்</u> திரையுடையதான இப்பணவாக்ஷாததைக் கொண்டு சிறந்தபுரு ஷின தயானம் செய்கிறுன' என்று தொடங்கி, 'அவன் ஸாம மந்த்ரங்களால் ப்ரம்மலோகம் அடைவிக்கப்படுகிறுன். அவன் இர்த மேலான வ்பஷ்டி ஜீவனுக்கும் மேலான புரததிலுள்ள புருஷுணப் பார்க்கிறுன்' என்றவிடததில தயானம் தர்சனம கூறப்பட்ட சிறந்த இரண்டுக்கும் கோசரமாகக் ஹிசண்யகர்பமெனப்படும பி ச ம ஞ, பரப்ரம்மமெனப்படும் பே மனென்றது பூர்வ புருஷோத்தமனு என்றது ஸம்சயம். பக்ஷம். முதல் ஒற்றை மாத்திரையாக ப்ரணவத்தைக் கொண்டு உபாஸிக்கின்றவனுக்கு மனிகவுலகத்தைப் பெறுவதைப் தைவும், இரு மாத்திரையாகக் கொண்டு உபாஸிக்கிறவனுக்கு ஆகாயவுலகினே அடைவகைப் பலஞைகவும பகர்ந்து, உடனே

'யாவடுரைவன் மூன்ற மாத்திரையான' என்ற தொடங்கி மூன்று மாத்திரையாக உபாலிக்கின்றவனுக்குப் பலகைப் பணிக்கப்படும் ப்ரம்மலோகத்திலுள்ள புருஷ்ண பை ம தர்சனத்திற்குக் கோசரனை புருஷன் பிரமனேயாவன் என்று தெளிவாகிறது. மனிதவுலகமும் ஆகாயவுலகமும் என்கிற சேர்க்கைக்கேற்ப ப்ரம்ம லோகமும் அவற்றிற்கு கெருவ கினதொரு ஜீவலோகமா யிருப்பது என்றதே பொருத்தமாகு மென்று அங்ஙனம் சிச்சயிக்கப்படுமே.

வித்தார்தம்—''மேலான திற்கும் மேலாகவுள்ள புருஷ கோப் பார்க்கிறுன்' என்று பார்க்கப்படுகிறவஞகப் பணிக்கப் பட்ட புருஷ்கோப் பற்றிய ச்லோகத்திலே 'உபாஸிப்பவன் ப்பண வம் வாயிலாகக் குற்றம், கிழத்தனம் இறப்பு, அச்சம் என் மவை யற்ற அர்தப் பானேப் பெறுகிறுன்' என்று குற்றமின்மை, இறப்பின்மை முதலியன சொல்லப்பட்டிருப்பதால அவன் பர

ஸூத்ரார்த்தமாவது—

எக்ஷதிகாம் வ்யபதேசாத் ஸை: ்மு ்குஷ் திகைய விலுவதெமாக வை: (1—3—12)

காண்கைக்குக் கோசரமாய் த்யாககோசரமான புருஷன் பரமாத்மா, (அவிணச் சார்ந்தவற்றைச்) சோல்வதால்.

(முதலில் தியானம் பண்ணப்படுகிறதும் பிறகு பார்க்கப்படு கிறதும் ஒன்றேயான தால பார்க்கப்படுகிறது பரமாத்மா என்ற போது தியானம் பண்ணப்படுகிறதும் பரமாத்மாவென்றது புலப் படும்.) பரமாத்மாவைச் தர்மங்களாவன—குற்ற சார்ந்த மின்மை, கிழத்தன்மையின்மை, அழிவின்மை, அச்சமின்மை முதலியுன. ஜீவவ நாக வேமாக வேமு என்றதற்கு தேஹேர்த்ரி மாத்மா என்றே தெளியப்பெறும. இவ்வாறு பரமாத்மாவென்று தெளிவானதால் 'ப்ரம்மலோகம் என்ற சொல்லும் அவனுடைய' ஸ்தானத்தையே சொலவதென அறியலாகும். அந்த ஸ்தான த தையும் சொல்றும் கீழெடுத்த ச்லோகத்திலே, 'யாதொன்றைக் கடைகள் காண்கின்றனரோ' என்று நித்யஸூரிகளாலே கோக்கப் படுகின்றமையைச் சொன்னதும, 'அந்த மேலான விஷ்ணுஸ்தா னத்தை ஸூரிகள் ஸதா பார்த்தவண்ணமிருக்கின்றனர்' இத யாதி ப்ரமாணங்களுக்கேற்பக் கீழ்ச் செய்த முடிவைத் திடப் படுத்து இறது.

யங்களால் மூர்த்தியுற்ற ப்ரம்மாதி ஜீவனுக்கு மேலான முக்தாத் மாவுக்கும் மேலான புருஷனெனப் பொருள்.

(ஸுக்ரத்தில் கொள்ளன்பதற்கு முன் சொல்லப்பட்டவன் என்றது பொருள். 'பாமபுருஷமூ தீயாயித' என்ற வாக்யத்திலே த்யானம் செய்யப்படுகிறவனுகச் சொல்லப்பட்டவன் என்றபடி. இதனுல் த்யானம் ஒருவனுக்கு, காண்பது மற்றெருவனே என்று வைக்காமலே இருவரும் ஒருவனென வைக்கே அவ் வொருவன் யார் என்று விசாரிக்கப்படுகிறதென்று விளக்கின தாம். இதற்காகவே இங்கு 'வைவு' என்று மிகவாகக் கூறினது. த்யாயதிகர்ம என்னுமே ஈக்ஷை திகர்ம என்றது கூசுரவு. உரவுர என்ற முன் அதிகாணத்தோடு ஸங்கதியை யறிவிக்கவே யன்றி, த்யாயதிகர்மாவானது வேறென்றகருத்தாலன்றென்க.) (12)

### (4) ĒekshatiKarmādhikaraņām.

#### EEKSHATIKARMA VYAPADESAT SA: 1-3-12

That which is, the subject of the act of being seen is He Para motman because His qualities are mantioned.

[Note—Sa: is used in this Sootra; but it is not found in the others. However this word is always understood to be included in all adhikaranas here, Sa: in all cases means Paramātman. The object of special mention of Sa: in this Adhikarana may be to denote that the person seer and the person contempleted on are the same. So the meaning of the sootra is—such a person both seen and contemplated on Paramātman.)

In the Praṣnōpanishad in answer to the question of Satyakāma Ŗshi Pippalāda says, "He who meditates on Parama Purusha by means of Praṇava (Avm) in three mātrās (as distinguished from one or two mātrās mentioned earlier) is led up to Brahmalōka by Sāmamantras; there he sees Puruṣha (as being higher than the high Jeeva residing in the celestial city.

The doubt is raised as to whether the person indicated as the object of maditation and of seeing is Hiranya Garbha i, e. the fourfaced Brahman or Paramapurusha.

The opponent says—He is Hiranyagarbha, for in the earlier passage it is said that one who meditates on Pranava in one matra attains (advantages in) the loka of the mortal, i.e. this E arth: one who meditates on Pranava in two Matras attains Antariksha-Lōka, the world of Ether; and the one with three Matras attains Brahma-Loka. This Brahma-Lōka, being in juxta-position with Earth and Ether, must be a Loka similar, i. e., a world beyond and near Antariksha. and world of some Jeeva like others; and the person who is seen there must be a Jeeva. If it is asked how the words, "Jeevaghanat Parat Param" will apply to Hiranya Garbha, the opponent refers in answer to the fact that the four-faced Brahma is higher than the embodied Jeeva whom he creates and who are higher than the material things.

Answer: The person said to be the object of being seen in that world is, later on, said to possess qualities such as, being (Ṣānta) free from all defects or sins, (Amṛta) deathless, (Ajara) not growing old, (Ābhaya) with no fear, and (Para) a high. All these qualities pertain to Paramātman. Hence the Lōka which is the abode of that Purusha must be the Paramapada, Highest Heaven. Besides, this Heaven is described here to be enjoyed by Kavıs i. e., Nıtyasoorıs (the eternally free wise Jeevas). (12)

(५) दहर उत्तरेभ्यः । १-३-१३, छान्दोग्ये, - अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरो-

ऽस्मिन्नन्तरः आकाशः, तस्मिन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यम् तद्वाब विजिज्ञासि-तव्यम् " इत्यत्र त्द्वयपुण्डरीकमध्यवतीं दहरवाक्रये श्रूयमाणः किं भूताकाशः ? उत जीवः) अथ परमात्मा - इति संशयः । प्रथमं तावद् भूताकाश इति युक्तमाश्रयितुर्मिति पूर्वः पक्षः; आकाशशब्दस्य भूताकाशे प्रसिद्धि-माचुर्यात् , आकाशान्तवितिनो ८-यस्य निवेष्टव्यताप्रतीतेश्च । राद्धान्तस्तु— "किं तदत्र विद्यते, यदन्येष्टव्यम्" इति चोदिते, (यावान् वा अयमाकाशः" इत्यारभ्य, "एतत् सत्यं ब्रह्मपुरम्" इत्यन्तेन दहराकाशस्य तिमहत्त्वसर्वाश्रय-त्वाजरवसत्यत्वादि अभिधाय, "अस्मिन् कामाः समाहिताः" इत्याका-शान्तर्वतिनोऽन्वेष्टव्याः कामाः इति प्रतिपाद्य, नकोऽयं दहराका-शशब्दनिर्दिष्टः के तदाश्रयाः कामाः इत्यवेक्षायाम्, (एष आत्माऽ-पहतपाप्मा" (इत्यारभ्य, ("सत्यसङ्गरुपः" (इत्यन्तेन आकाशशब्दनिर्दिष्टः आत्मा, कामाश्च/पहतपाप्मत्वादयः तद्विशेषणभूता इति प्रतिपादयत् वाक्यमपहतपाप्मत्वादिविशिष्टपरमात्मानमाह । उपक्रमे चान्त्रिष्टव्यतया प्रति-ज्ञात आकाशः आ<u>त्मा,</u> एतद्विशेषणभूताः अपहत्तपाष्मत्वादयः कामा इति वाक्यं ज्ञापयत् , ('अथ य इहात्मानमनुविद्य त्रजन्त्येतांश्च सत्यान् कामान् , दहराकाशोऽपहतपाप्मत्वादिविशिष्टः परमात्मेति निश्चीयते, न भूताकाशा-दिरिति।

एवं तक्किस्मन् वाक्रये (अथ य एष संप्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय' इति प्रत्यगात्मप्रतीतेः, तस्य चे तरत्र प्रजापतिवाक्ये प्रदत्याध्मत्वादिगुण-कत्वावगमात्, प्रत्यगात्मेव दहराकाशः इति पूर्वपक्षी मन्यते । राद्धान्ती तु प्रत्यगात्मा कर्मपरवशतया जागरितस्वप्नसुषुप्त्याद्यवस्थाभिः तिरोहितापहत-पाप्मत्वादिकः परमात्मानमुपसंपन्नः तत्प्रसादादाविभूतगुणकः प्रजापति-वाक्ये प्रतिपादितः । दहराकाशस्त्रवितरोहितिनरुपाधिकापहतपाप्मत्वादिकः प्रत्यगात्मन्यसंभावनीयजग द्विधरणसमस्तिचद चिद्वस्तु नियमनाद्यनन्तगुणकः प्रतिपन्नः इति न्यं प्रत्यगात्मा दहराकाशः, अपितु पर्मात्मेवेति मन्यते ।

सूत्रार्थस्तु—दहराकाशः परं ब्रह्म, उत्तरेभ्यः = उत्तरवाक्यगतेभ्यः अपहतपाष्मत्वादिपरमात्मासाधारणधर्मभयो हेतुभ्यः ॥१३॥

# गतिशव्दाभ्यां तथा हि दृष्टं लिङ्गञ्च ।

अस्मिन् दहराकाशे सर्वासां प्रजानामंजानतीनामेहरहर्यागितः श्रूयते, यश्च दहराकाशावमश्चरूपैतच्छब्दसमानाधिकरणतया प्रयुक्तो ब्रह्मलोक्याब्दः, ताभ्यां दहराकाशः परं ब्रह्मत्यवगम्यते, 'तद्यथा हिरण्यनिधि निहित-मक्षेत्रज्ञा उपर्युपरि सञ्चरतो न विन्देयुः, एवमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गच्छ-न्त्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्त्येनृतेन हि प्रत्यूढाः'' हिति। तथा हि हप्य = तथा ब्रान्यत्र परस्पिन् ब्रह्मण्येवंद्रपं गमनं दृष्टम् 'एवमेव खलु सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सति संपद्य न विदुः सित् संपत्न्यामहे अति हित्, मित आगम्य न विदुः सत आगच्छामह इति तथा ब्रह्मलोक्याब्दश्च परम्पिन् ब्रह्मण्येव हष्टः — 'एव ब्रह्मलोकः सम्राडिति होवाच'' हिति। लिङ्गञ्च। मा मूर्वन्यत्र दर्शनम्, अस्मिन् प्रकरणे सर्वासां प्रजानां श्रूयमाण्येहरहर्गमनं ब्रह्मलोकःशब्दश्च दहराकाशस्य परमात्मत्वे पर्याप्तं लिङ्गम्। चशब्दोऽवधारणे। एतदेव पर्याप्तमित्यर्थः ॥११॥

# धृतेश्च महिम्नो ऽस्यास्मिन्तुपलब्धेः १३१५

अस्य धृत्याख्यस्य परमात्मनो महिम्नः, अस्मिन् दहराकाञो उपलब्धेरेयं परमात्मा । धृतिः—जगद्विधरणं परमात्मनो महिमेत्येन्यत्राव-गम्यते, "एष सर्वेश्वर एष मृताधिपतिरेष मृतपालः एष सेतुर्विधरण एषां लोकानामसमेदाय" इति । सा चौस्मिन् दहराकाञो उपलभ्यते, भिष्य य आत्मा स सेतुर्विधृतिरेषां लोकानामसमेदाय" इति ॥१५॥

### प्रसिद्धेश्च । १-३-१६.

''को ह्येवान्यात् कः प्राण्यात् , यदेष आकाश आनन्दो न स्यात् ,'' ''सर्वाणि हवा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पद्यन्ते'' इत्यादिष्वाकाश- वेदान्तदीपः 1-3-17

शब्दस्य परस्मिन् ब्रह्मणि प्रसिद्धेः । आकाशशब्द एव परमारमधर्मविशे-षितो भूताकाशशङ्कां निवर्तयतीत्यर्थैः ॥१६॥

### इतरपरामर्शात् स इति चेन्नासंभवात् ॥

परमात्मन इतरः = जीवः; 'अथ य एष संप्रसादोऽस्माच्छरी-रात् समुत्थाय''(इति जीवस्य परामर्शात् स एव दहराकाशः इति चेत्— तत्रः; पूर्वोक्तानां गुणानां तस्मित्रसम्भवात् ॥१०॥

### उत्तराचेदाविर्भूतस्वरूपस्तु। १-३-१८.

उत्तरात्—प्रजापितवचनात् अपहतपाप्मत्वादिगुणको जीवोऽव-गम्यत इति चेत् तिन्न, जागिरताद्यवस्थािमरनादिकालप्रवृत्तािमः पुण्य-पापरूपकर्ममूलािमः तिरोहितगुणकः परब्रह्मोपासनजनिततदुपसंपन्या आविर्मृतस्वरूपे उसौ जीवः तत्र प्रजापितवाक्येऽपहतपाप्मत्वादिगुणकः कीिततः । दहराकाशस्वितिरोहितस्वरूपोऽपहतपाप्मत्वादिगुणक इत्यस्मिन् दहराकाशे न जीवशङ्का ॥१८॥

दहरवाक्ये जीवपरामर्शः किमर्थमिति चेत्—तत्राह—

### अन्यार्थरुच परामर्शः। १-३-१९

"अस्मात् शरीरात्समुत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनि-निष्पद्यते" इति परंज्योतिः म्वरूपदहराकाशोपसम्पत्त्याईस्य जीवस्योनृत्र तिरोहितस्वरूपस्य स्वरूपाविभीवो भवतीति दहराकाशस्य जगद्विधरणादि-वत् जीवस्वरूपाविभीवापादनरूपसंपद्विशेषप्रतिपादनार्थो जीवपरामर्शः ॥१९॥

# अल्पश्रतेरिति चेत् तदुक्तम् । १-३-२०.

"दहरोऽऽस्मिन्" (इत्येल्पपरिमाणश्रुतिरासग्रोपमितस्य जीवस्यैबोप-पद्यते; न तु सर्वस्मात् ज्यायसो ब्रह्मणः इति चेत् नित्तत्र यदुत्तरं वक्तव्यम्, तत् पूर्वमेवोक्तम् निर्मिवाय्यत्वात्" इत्यनेन ॥२०॥

### अनुकृतेस्तस्य च। १-३ - २१.

अनुकृति:—अनुकारः ; तस्य परमात्मनो ऽनुकाराद्धि जीवस्यावि-भूतस्वरूपस्य पहतपाष्मत्वादिगुणकत्वम् । अतो ऽनुकर्तुः जीवादेनुकार्यः पर-ब्रह्ममूतो दहराकाशो ऽर्थान्तरभूत एव । तदनुकारश्च तत्साम्यापत्तिः श्रूयते, "यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णं कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् । तदा विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति " इति ॥२ १॥

# अपि स्मर्यते। १-३ - २ - २२.

स्मर्यते च तदुपासनात् तत्साम्यापत्तिक्रपानुकृतिर्जीवस्य, ('इदं ज्ञान-मुपाश्रित्य मम साधर्म्यमागताः। सिर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्ति च" इति ॥२२॥

### इति दहराधिकरणम् ॥५॥

### தஹராதிகரணம் 5.

(கீழ் புரிசயணை புருஷண் பரமாதமா வெனப்பட்டது. இங்கு அவ்வாறு கூடாது என்ற விஞ எழ இங்குமங்ஙினே எனப்படுகிறது.)

சாக்தோக்யத்திலே, 'பரப்ரம்மத்தின பட்டணமான இவ் வுடலில் தாமரைப்பூப் போன்றது யாதொரு சிறிய இல்லம், அத னுள்ளிருக்குமது சிறிய ஆகாயம் (தடிறராகாசம்) அதனுள் விருப்பது யாது, அதனே யாராயவேண்டும்; அதை உபாஸிக்க வேண்டும்' என்கிற வாக்யத்திலை தரமரை போன்ற ஹருகயத் திற்குள் சிறிய ஆகாயமாக (உடைராகாசமாக) ஒதப்பட்டது பஞ்சபூதங்களிலொன்றுன ஆகாயமா, அல்லது ஜீவை. அன்றி, பரமாத்மாவா என ஸமச்யமாம். பூதாகாசமென்பது பொருக்து மென்று முதற்பக்ஷமாம். 'ஆகாச' என்ற சொல பூதாகாசதி லன்று நன்கு வழங்கப்பட்டிருக்கிறது. ஆகாசத்தினுள்ளிருக் கும் வேறுன்றை உபாஸிக்கும்படி உபதேசித்திருப்பதாலும அவ்வாறும்.

இங்கு ஸி த்தார் தமாவ து—ஆகாசத் தினுள் உபாஸிக்கப்பட வேண்டியதென்பது யாதென்று மேலே கேள்வியைக் கிளப்பி இவ்வாகாயம் (பூதாகாசம்) எவ்வளவு நாம் கண்டுவ*ா*நம் பெரிதோ; அவ்வளவு பெரிதாம் அந்த ஹ்ருதபத்தினுள்ளிருக் கும் ஆகாயமும் என்ற தொடங்கி, 'இது அழிவற்ற ப்ரம்மம்; எல்லாம் வாழும் நகரமாகும்' என்ற வரையிலாக அச் சிறிய மிகப் பெரிதாயிருக்கை, எல்லாவற்றிற்கும் ஆதாரமாகை, அழியாமை முதலான குணங்களேயுடையதாகக் கூறி; 'அதனுள் காமங்கள் வைக்கப்பட்டிருக்கின்றன' என்றா அவ்வாகாயத்தினுள் உபாஸிக்கப்படுவன காமங்களென்று விரித்து,'தஹராகாசமாவது யாதி! அதனுள்ளிருக்கும்காமங்கள் யாவை' என மீண்டும் கேள்வியுறு மென்று 'இது ஆக்மா; விண அழிவற்றது; கிழத்தனமில்லாதது; தாயாமற்றது; பசி தாகமற்றது; அழிவற்ற காமங்களேயுடையது, தடைப்படாத ஸங்கற்பமுடையது' என்கிற வாக்யத்தைக் கொண்டு, 'தஹார காசமாவது ஆத்மா, அதனிடமுள்ள வினோயற்றமை (அபஹத பாப்மத்வப்) முதலான குணங்களே காமங்கள், (விரும்பத் தகும் துணங்கள்) என விளக்கி, இவ்வளவால் கீழ்ச் சொன்ன குணங்கள் கூடிய பரமாத்மாவே உபதேசத்தின் தொடக்கத்தில் ஆராயப்படவேண்டியதாக அறு தியிடப்பட்ட ஆகாசமாகிய ஆத்மாவென்றும் அதன் விசேஷணமான அந்தக்குணங்களே காமங்களென்றம் தெரிவித்துக்கொண்டே, 'யாவர் இங்கு இவ்வரத்மாவையும் இந்த அழிவற்ற காமங்க(ளாம் குணங்க ளேயும் உபாஸீன செய்து செல்லுகின்றுரோ, அவர்களுக்கு எல்லா லோகங்களிலும் இஷ்டப்படி ஸஞ்சாரமுண்டு'என வாக் யம் முடிவுபெறு கிறது. ஆகையாஃ இந்த தஹராகாசம் இக் குணங்களுள்ளது பரமாத்மாவே யன்றி பூதாகாசம் போன்ற தன்று என்று தெளியலாகும்.

ஆகில் (தஹராகாசத்தை பூதாகாசம் போன்றதொன்றுகச் சொன்னதாலும், மேலுள்ள வாக்கியத்தைக்கொண்டும் பூதா காசத்தினும் வேறுக்கிக்கொள்ளவேண்டுமாகில்), 'பாவனெரு ஸம்ப்ரஸாதன் இவ்வுடலினின்று வெளிக்கிளம்பி பரஞ்சுடரை யடைந்து சுயரூபம் தோன்ற ஆகிறுன், இவனே ஆக்மா' என்ற வாக்யத்தினுல் இவன் ஜீவாத்மாவென்று விளங்காகிற்கிறது; ஜீவாத்மாவுக்கும் அந்த வினேயற்றமை முதலான குணங்கள் இருப்பது மேலுள்ள ப்ரஜாபதி வாக்யத்தினுல அறியப்படும என மீண்டும பூர்வபகூடி நிணக்கிறுன். (இது பைதினேமாம ஸூத்ரத்தினினறு விளங்கும்); ஸிததாக்தி சொலவதாவது— ஜீவாத்மாவானவன் விணக்குட்பட்டிருப்பதாலே விழிப்பு சொப்பனம உறக்கம் முதலான தசைகளாலே அபஹதபாப்ம தவாதிகுணங்கள் மறைவுற, பிறகு பரமாதமாவை யடைந்த அவனது அநுக்ரஹத்தாலே அக்குணஙகள் ஆவிர்ப்பவிகக விளங்கு திறவன் மேலே ப்ரஜாபதிவாக்யத் திலே சொலலப்படு கிறுன். தஹராகாசமான ஆதமாவோ உடலிலிருக்கும்போதே அவ்வாறு மறைக்கப்படாத இயற்கையான அக் குணததோறற முடையவன். ஜீவாத்மாவினிடம் எப்பொழுதும் நிணக்கலா காத— உலகிணேத் தரிப்பது, சேதநாசேதனஙகளேயெல்லாம் **ங்**பமிப்பது முதலான அளவற்ற குணங்க*ளோ*முடையகுக இங்கே அறிபப்பட்டிருக்கிறுணைகால தஹமாகாசம ஜீவணு காது, பாமாத்மாவேயாம் என்றவாறு.

ஸூத்ரங்களின் பொருளாவது---

தஹா உத்தரேப்ய: உடை உது ொடுை: (1—3—13)

தஹராகாசம் பரமாத்மாவே மேல் சொல்லப்பட்ட அம்சங் களால் அபஹதபாப்மத்வம் முதலியன மேலே மொழியப்பேற் றனவே.

கதிசப்தாப்யாம் ததா ஹி த்ருஷ்டம் லிங்கம் ச மகிமானூரவ<sub>லி</sub>ரு; கமா ஹி ஃ.ரஷ்டு; ஹி ் ம**் உ** (1—3—14)

கதியாலும் சோல்லாலும் தஹராகாசம் பரமாத்மாவேயாம்; அங்ஙனமே வேறிடத்தில் காண்பதால் (காண்பது எதற்கு?) இதே போதுமான குறிப்பாம்:

இந்த தஹராகாசத்தினிடம் எலலா ப்ரஜைகளும் இதினையியாமே தினந்தோறம் போய்வருவது ஓதப்படுகிறது. இது என்று தஹராகாசத்தை யெடுத்து இதனேயே ப்ரமமலோக மென்கிறது. ஆகையால இது ப்ரம்மமேயாம். அவ வாக்யமாவது— "பொற்புதையலே இடத்தின் தன்மையறியாதார் மேலே நடந்தவண்ணமிருந்தும் யாதொருபடி அறிகினறிலர், அவ்வாறே இப்ரஜைகள் எலலோரும் நிச்சலும் சென்றுகின்றே இந்த

ப்ரம்மலோகத்தைப் பெற்றிலர். (அழிவுறும்) வினேயிஞல் வேறு புறம் கொண்டுபோகப்பட்டுள்ளனரே' என்றதாம். இங்குப் பர மாத்மாவைச் சொல்லும் சொல் லாம் ப்ரம்மலோகமென்பது. அங்ஙனம் வேறிடத்திலும் (ஸத்வித்யையிலே) 'இங்ஙனமே இப் ப்ரதைகளெல்லாம் ஸத் என்ற ப்ரம்மத்தை யடைந்து, அதனே அடைந்ததாக அறிகிருரல்லர்' எனப்படுகிறது. அங்ஙனமே ப்ரம்மலோகசப்தமும் பரப்ரம்மத்தினிடமே ப்ரயோகிக்கப் பட்டுள்ளது, '' ஐநகமஹரராஜனே! இதுவே ப்ரம்மலோகம் என்று பணித்தார்'' என்றவிடத்திலே. வேறிடத்தில்காண்பதுகடவேண்டா. ப்ரஜைகள் எல்லாம் ப்ரதிதினம் அடையுமிடம் வேறெதுவாகும்? ப்ரம்மலோக சப்தமும் எதைச் சொல்லும்? (லோகமாவது கண்டனுபவிக்கவேண்டிய வஸ்து. ப்ரம்மலோகம் அதுவே. வேறைந்த லோகம் இனந்தோறும் அடையக்குடியதுமாம்?

த்ருதேச்ச மஹிம் கோ உஸ்யாஸ்மிக் உபலப்தே:.

ധ്യാ ഒച്ചിടെ പ്രാത്യാലയില്ലാ പ്രാത്യാല് വ്യാത്യാല് വ്യാത്യാവ് വ്യാത്യാല് വ്യാത്യാല് വ്യാത്യാല് വ്യാത്യാല് വ്യാത്യാല് വ്യാത്യാല് വ്യാത്യാവ് വ്

பரமாத்மாவைச் சார்ந்ததான (உலகங்களேத்) தரிப்பதேன் னும் மஹிமையைத் தஹராகாசத்திற் காண்பதாலும்.

த்ரு தியாவது உலகிணத் தரிப்பது. இது பரமாத்மாவின் மேன்மையென்பது, ''இவனே ஸர்வேச்வரன், இவனே ப்ராணி களுக்கு ஸ்வாமியானவன். இவனே ப்ராணிகளேக் காப்பவன் இவ்வுலகங்கள் ஒன்றேடொன்று மோதாதவாறு தரிப்பவனுய் ஸேது போல் கரையாயிருப்பவன் இவனே (சேத் நாசேத் நங் களில் ஒவ்வொன்றின் ஸ்வபாவமும் மற்றுன்றுக்காகாதபடித் தடுத்திருப்பவனுனதால் ஸேதுவாகிறவன் இவனே) என்றது போன்றவிடங்களில் அறியலாகும். இதுவே இங்கு தஹரா காசத்திலே, ''யாவன் ஆத்மா ' என்னப்பட்டவன், அவனே உலகங்களேக் கலக்து கொள்ளாதவாறு தரிப்பவனும் அணேயா கிறுன்'' என்று இவ்வாறே கூறப்பட்டுள்ளது. (15)

ப்ரஸித்தேச்ச. ஆவிலேறு (1—3—16) வேதப்ரஸித்தியினுலும்.

''ஆநர்தமயமான இர்த ஆகாசம் இல்லேயாகில் எவன்தான் இம்மையிலோ மறுமையிலோ வாழ்ர்து விளங்கக்கூடும்'' ''இர்த ப்ராணிகளெல்லாம் ஆசாசத்தினின்றே உண்டாகின்றன" என் ருற்போன்றவிடங்களில் ஆகாச என்ற சொல் பரப்ரம்மத்தி னிடம் ப்ரஸித்தமாகவேயுளது. ஆகாச சப்தம் பரமாத்மாவின் தர்மங்களேச் சொல்லும் சொற்களோடு சேர்க்திருப்பதால் பூதா காசமிதுவாமென்ற வினுவை விலக்குமென்க. (16)

இனி. தஹராகாசம் ஜீவனு மென்ற வினைவ பெடுத்துக் கழிப்பதாம்.

இதரபராமா்சாத் ஸ இதி சோ் அஸம்பவாத். உதா வரா உரு அகை வை உதி அமைரவு வை கை (1-3-17)

ஜீவண யெடுத்திருப்பதால் அவனே என்னவேண்டா; போருந்தாமையால்.

் போவதெரு ஜீவனிவன் இவ்வுடலினின்ற வெளிப்பட் டெழுந்து என்கிற வாக்பத்திலே ஜீவணே (ஜீவனக இவணே) கூறி பிருப்பதால் தஹராகாசம் ஜீவனே என்னில—அங்ஙனமலல. முன் சொன்ன குணங்கள் ஜீவனுக்குச் சேராவே. (17)

> உத்தராச்சேத் ஆவிர்பூதஸ்வருபெஸ்து (1—3—18) உ*துமா தெ* கே - சூவிவ - தை இரை உடிழு --.

மேல் வாக்யத்தினுல் (சேரும்) என்னில், சுயருபம் தோன்றிய பிறகான நிலேமையுடையனுவான் (அவன்.)

மேதுள்ள ப்ரஜாபதி வாக்யத்திலிருந்து நீவனும் அபஹத பாப்மத்வம், குற்றமற்றிருக்கை முதலான குணங்களுடையனுக அறியப்படுகிறுனென்னில், ஆகிலும் தஹராகாசம் அவனென்ப தில்ஃ. அநாதிகாலமாய் வந்தவண்ணமிருக்கும், விழிப்பு சொப் பனம், உறக்கம் முதலான நல்விணே தீவிணே மூலமான தசை களாலே குணங்கள் மறைக்கப்பட, பரப்ரம்மத்தின் உபாஸநத்தி ஞல் அவணப் பெற்று அதன்மூலம் தன் கிலேமைக்குத் தோற்றம் பெற்ற ஜீவன் அங்கு ப்ரஜாபதிவாக்யத்திலே, குற்றமற்றமை முதலிய அக் குணங்களுடையனுகக் கூறப்பட்டுளான். தஹரா காசமோவென்னில் என்றும் சுயரூபத்திற்கு மறைவு நேராமல் கித்ய ப்ரகாசங்களான அக்குணங்கள் உடையவன. (இது உடலிலிருக்கும்போது இத்தகையவனுகக் கூறப்பட்டதால் விளங்கும்.) ஆகையாலே இவணே ஜீவனென்று கிணக்கலாகாது. அங்யார்த்தச்ச பராமர்ச:. கூடு, மைய வாமாலமு வாமாலமு (1—3—19)

ஜீவனின் ப்ரஸ்தாவம் வேறு காரணம் பற்றியதாம்.

'இவ்வுடலினின்று கிளம்பிப் பரஞ்சுடமை மணுகித் தனது உருவேற்கிருன்' என்றது பாஞ்சுடமான தஹமாகாசத்தை கெருங்கினதாலே இந்த ஜீவனுக்கு முன்விணயால் மறைந்த உருவனுபிருந்தவனுக்கு, சயரூபம் வருகிறதென்று, உலகின தரிப்பது முதலானவைபோல் ஜீவனுக்கு அவனுருவைத்தோன்று விப்பதும் ஒன்றெனத் தஹமாகாசத்தின் மஹிமையை யறிவிப்ப தற்காகவாம்.

அல்பச்ருதோிதி சேத்ததுக்தம். சாணுமா - உதாரி கி அகை கூ? - சூ.

சிறிய அளவு ஓதப்பட்டதாலேன்னில் அது முன்னமே கூறப் பட்டதே.

ஹ்ரு தயத்தில் சிறியவஞுப் உஹானெனப்படுகிறதால் இச் சிறிய அளவு செருப்பாணிமுனே யத்தீணயான ஜீவனுக்குப் பொருக்துமல்லது எல்லாவற்றினும் பெரிதான ப்ரம்மத்துக்கன் றென்னில், இது விஷயத்தில் என்ன மறுமாற்றமனிக்கவேண் டுமோ, அது முன்னமே, 'உபாஸிக்கவேண்டியதால்' [1-2-7] என்றதாலே மொழியப்பெற்றது. (20)

அநுக்ருதேஸ்தஸ்ய ச. சு.ந--கு.த துல்லை அவ (1—3—21) அவனேப்போன்றிருக்கையாலும்.

அநுக்ர் தியாவது அநுகாரம் ஒப்புமை. ஜீவன் பரமாத்மா வுக்கு ஒப்பாகிறதால் சுயரூபம் பெற்றுக்குற்றமற்றமை முதலிய குணங்களே யடைகிறுன். ஆகையால் ஒப்பாகிவரும் ஜீவனேக் காட்டிலும், யாரோடு ஒப்போ அக்த பரப்ரம்மம் தஹராராசம் வேறே. ஒப்புமையாம் அநுகாரமே, ''எப்போது பரர்க்கும் சக்தியுள்ள ஜீவன், பொன் வர்ண இய் உலகிணப் படைக்கின்ற வைய் ஆள்கின்றவனும் ப்ரக்ருதிக்குக் காரணமுமான புருஷிணப் பார்க்கிறுறே, அப்போது அவ்வறிவாளி புண்யபாபங்களே உதறி ப்ரக்ருதிஸைம்பர் தமுமற்று மிக்க ஒப்புமையைப் பெறுகிறுன்'' என ஒதப்பட்டது.

அடு ஸ்மாய்தே. அவி வூய கதே. (1—3—22)

ஸ்மிருதியிலும் சொல்லப்பட்டது.

அவளே யுபாஸனம் டுசெய்வதால அவனேடு ஒப்புமையைப் பெறுவதென்றும் இவ்வநுகாரம் ஜீவனுக்கு கீதையிறும் நினேக் கைப்பட்டுள்ளது ''இவ்வறிவிணக் கொண்டு எனது ஸாம்யத்தைப் பெற்றவர்கள் ஸ்ருஷ்டி காலத்தில் பிறக்கிறுரலைர், ப்ரளயத்தில் அழிகின்றுருமல்லர்'' என்றவாறு. (22)

### Daharādhikaraṇam. (5)

#### DAHARA UTTAREBHYA 1-3-13.

Dahara is Brahman as the qualities mentioned in the later passages pertain in it.

In Chandogya Dahara Vidya it is said—"In a small house in the form of lotus situated in this city of Brahman (body) there is a small (subtle)  $\overline{A}k\overline{a}$ , what is within it is to be sought and meditated upon.

The question is whether the  $\overline{A}k\overline{a}sa$  is ordinary Atmosphere (Ether) or Jeeva or Paramatman.

The opponent says that  $\overline{A}k\overline{a}sa$  means ordinarily Ether; this is its well-known meaning. Again what is directed to be meditated upon is not this  $\overline{A}k\overline{a}sa$ , but the thing within it  $(\overline{A}k\overline{a}sa)$ . For this reason also,  $\overline{A}k\overline{a}sa$  here means the ordinary  $\overline{A}k\overline{a}sa$ .

Answer: The Dahara  $\bar{A}k\bar{a}$  is Paramatman. The pasages following prove this. To a question as to what the thing can be within the small  $\bar{A}k\bar{a}$ , at to be sought and meditated upon, the answer given is that the  $\bar{A}k\bar{a}$ sa is really not a small one, but one as big as atmospheric ether, meaning there by that the  $\bar{A}k\bar{a}$ sa here is something different from the ordinary  $\bar{A}k\bar{a}$ sa. It is also stated that this Dahara  $\bar{A}k\bar{a}$ sa

supports the Heaven, the Earth, the Sun, and the Moon, etc. Again, the Sruti raises the question as to whether the  $\bar{A}k\bar{a}sa$  within the body should not be affected with debility when the body is weak in old age, and answers it by saying that the Dahara  $\overline{A}k\overline{a}sa$  is not a dependant of the body and so it is not affected. Hence it is called, "Etat Satyam Brahma Puram"="Brahman, this changeless abode of all." (Note the word Brahma Puram must be taken as two words Brahma and Puram, the later being adjective of Brakman. This meaning is different from the word "Brahmapura" in the previous passage which was taken to mean the body as it is the abode of Brahman.) So, it is to be concluded that as Dahara is referred to as big as atmospheric Ether, as the supporter of All things, and as a thing not subject to sufferings or changes, it is Paramatinan.

Then what is to be sought within Dahara Ākāṣa is described as, "within this are grandly gathered all virtuous qualities." Next, there is a summing up în these words, "Ēsha Atmā Āpāhatapāpmā.... Satyasankalpa:." This is Ātman which is free from all defects and sins, not aging, deathless, not afflicted with grief, nor with hunger, nor with thirst, possessed of objects of enjoyment which are eternal, and possessed also of unobstructable will or Desire." This passage gives us a description of Dahara Ākāṣa and its qualities. The Ṣrutī goes on to say that he who meditates on Dahara Ākāsa with all its natural qualities above- mentioned becomes free to travel over all the worlds as he pleases. Thus we conclude that Dahara Ākāsa is not ordinary Ether.

The opponent further argues that since Jeeva is mentioned in this Dahara Vidyā as having the above mentioned qualities Apahatapapmatwa, i. e. freedom

from all defects and sins etc.,  $Dahara \overline{A}k\overline{a}sa$  should be Jeeva.

Answer: True, in Prajapati Vidya these qualities are mentioned in connection with Jecva; but these qualities are manifest in him only by the Grace of God when he leaves the body; and they do not come into light when he is still living in the body and he is (in the body) subject to suffering etc., waking, dreaming or sleeping.

In the passage under consideration  $Dahara \overline{A}k\overline{a}sa$  is said to possess, even when in the body, all the qualities above-mentioned as well, and at the same time, as qualities like the support of the World and the control of sentient and non-sentient things. All these qualities cannot be thought of in connection with Jeeva.

#### GATISABDABHYAM TATHA HI DRSHTAM LINGAM CHA 1-3-14

"Dahara Akasa is Brahman" Because of "approching" and the use of the word 'Brahma Loka" as Such is found else where. Each of these itself is the distinguishing characteristics.

There is the passage, "Just as persons anaware of the ground in which a treasure lies, pass over and do not know the treasure, all *Jeevas* move towards  $Dahara \ \overline{A}k\overline{a}sa$  everyday, yet do not see it. The object towards which the Gati or movement takes place is necessarily different from that which moves. 'Brahma-Lōka" here means  $Param\overline{a}tman$ .

Such description of movement towards Brahman is found in Chandōgya Sadvidyā etc: "People during their sleep approach Sat, but do not know it; and they come away from it without knowing", Also the word Brahma Lōka is used to denote Brahman. Thus in Brahadāranyaka. "Oh ruler! this great Ātman mentioned before is "Brahmalōka",

Besides, it is not necessary to refer to the passages; the matter is clear from the very words used here. When the passage now in question says that Dahara  $\overline{A}k\overline{a}$ , a is approached by all persons, it must necessarily refer to Brahman. The word  $Brahmal\overline{o}ka$  is a compound word meaning a  $l\overline{o}ka$  being Brahman (Karma  $dh\overline{a}raya$ —Compound) [ $L\overline{o}ka$  here means what is enjoyed], and not  $l\overline{o}ka$  of Brahman. This may be compared with the word Brahmapuram used earlier, "Etat satyam Brahmapuram", which means the body, city that is Brahman itself; contrast this with the word Brahmapuram, "yadidam asmin Brahmapura" in the beginning of the passage, which means body, city of Brahman according to the Tatpurusha Compound]. (14)

 $DHRT\bar{E}:\ CHA\ MAHIMNA:\ ASYA\ ASMIN\ UPALABDH\bar{E}:\ 1-3-15$ 

Because the greatness of the *Paramatman* i. e the support (of all things) is mentioned as existent in *Dahara Akasa*.

The power of supporting the world is the special greatness or glory of Para Brahman as established by other Upanishads, "He is the Ruler of all, the Lord of all beings, Protector of beings. He is the protective bund (Sētu) to prevent the worlds coming into collision (i. e.) He protects every substance and its quality in the place where they should be kept. Similarly here also is heard, "He is the bund and the supporter and protector of the worlds preventing them from confounding contact with each other."

 $PRASIDDH\bar{E}: CHA$  1-3-16.

Because the word Akasa is well known (in Veda to mean Paramatman).

caused by his merits and sins, and who by attaining Him by means of meditation gains his natural or original status. But here  $Dahara \bar{A}k\bar{a}sa$  is described as possessing these qualities ever shining (not hidden for any time).

Why then is the reference to a jeeva? Answers is—

ANYARTHA: CHA PRAMARSA: 1-3-19.

Because the reference is for a different purpose.

"The jeeva after rising from this body attains God and ressumes his own status". From this it is clear that the passage is intended to show the greatness and the power of  $Dahara\ Ak\bar{a}$ ; that jeeva is able to obtain these qualities hidden from him so far, only by approching Him. This power is another greatness like jagat—vidharana—the support of the world. (19)

ALPAȘ $RUT\bar{E}$ : ITI  $CH\bar{E}T$  TAT UKTAM. 1-3-20.

How then is Paramatman described as small (Dahara)? This has been answered already.

Opponent: jeeva may be described as small as he is small like the point of an awl. How can Paramatman be described as small while he is vibhu—greatest of all?

Answer: It has been already discussed in the 1st adhikarana of the 2nd pada (in the 7th sootra beginning with "Arbhaka." It is so said only for facilitating the process of meditation. (20)

 $ANUKRT\bar{E}: TASYA CHA 1-3-21.$ 

Also because jeeva resumes his qualities after attaining the status of likeness with Him.

It is said, "When the meditator realises Paramapurusha effulgent in golden colour, the Creator and the Cause of the world, he attains the status of utmost likeness with God after shaking off his karma and freed from touch of matter". (21)

#### API $SMARYAT\bar{E}$ : 1-3-22

The same is conveyed in the Smrti.

In the Geetā it is said, "Those who have attained the status of likeness with me after getting the knowledge, are not born (into this world) during creation, nor do they undergo transformation at Pralaya or the Floods. (22)

### (६) प्रमिताधिकरणम्

# शब्दादेव प्रमितः १।३।२३॥

कठवल्लीष्वाम्नायते, भुङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो मध्य आत्मिन तिष्ठति ।

ईशानो भ्तभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते ॥ एतद्वे तत्'' उत्तरत्र च, भुङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो ज्योतिरिवाधूमकः'' तथोपरिष्टात्, भुङ्गुष्ठप्रमितोः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये सित्रविष्टः'' (इति । अत्राङ्गुष्ठप्रमितोः जीवात्मा? उत परमात्मेति संशयः । जीवात्मेति पूर्वः पक्षः ; अन्यत्र स्वीकृतस्पष्टजीवभावे पुरुषे अङ्गुष्ठप्रमितत्वश्रुतेः, 'प्राणाधिपः सञ्चरति स्वकर्मभिः । अङ्गुष्ठमात्रो रिवतुल्यरूपः'' इति । राद्धान्तस्तु — तत्र 'स्वकर्मभिः'' इति जीवभावनिश्चयवदत्रापि, 'ईशानो भूतभव्यस्य'' इति भृतभव्येशितृत्वदर्शनात् परमात्मैव — इति । सूत्रार्थस्तु — शब्दादेव प्रमितः — अङ्गुष्ठपमितः परमात्मैव, ''ईशानो भूतभव्यस्य'' इति परमात्मवाचिशब्दात् ॥२३॥

कथमंनवच्छिन्नस्य परमात्मनोऽङ्गुष्ठप्रमितत्वमित्याशङ्कचाह-

# हृद्यपेक्षया तु मनुष्याधिकारत्वात् १।३।२४

उपासनार्थमुपासकहृदये वर्तमानत्वात्, उपासकहृदयस्याङ्गुष्ठ-मात्रत्वात् तदपेक्षयेदमङ्गुष्ठप्रमितत्वम्। मनुष्याणामेवोपासकत्वसम्भावनया मनुष्यान् अधिकृत्य प्रवृत्तत्वाच्छास्रस्य मनुष्यहृदयापेक्षयेदमुक्तम्॥ स्थितं तावर्त्ततत्त्र समापयिष्यते॥२४॥

## (6) ப்ரமிதாதிகரணம்.

[கீழ்ச் சிறிய இடமான இதயத்தில் சிறிய அளவுள்ள வஞக ஓதப்பட்ட தஹராகாசம் ப்ரம்மமெனப் பட்டது. அவ்வாறே கட்டை விரலளவில் கடோபஙிஷத்தில் கூறப் பட்டவனும் அவனே எனப்படுகிறது.]

### சப்தாதேவ ப்ரமித: 1-3-23

கட்டை விரல் அளவுடையவன் பரமாத்மாவே, கேரா கச் சொல்லே யிருப்பதால்.

கடைவல்லியில் ஒதப்படுகிறது—"கட்டை விரலளவான புருஷேன் உடலில் நடுவில் இருக்கிறுன். இருக்தனவும் மற்றவையுமான வற்றை நியமிக்குமவன் அவ்வுடலில் வெறுப்புப் பெறுகிறுன்ல்லன்"; மேலே, "கட்டை விர லளவுள்ள புருஷன் புகையற்ற அனல் போன்றவன்"; அதன் மேலும், "கட்டை விரலளவான புருஷன் எப்போதும் ஜனங்களின் இதயத்தில் உட் புகுந்தவனுய் அந்தராத்மாவாகிறுன்" என்றவாறு. இங்கு அங்குஷ்ட மாத்ர என்று கட்டை விரலளவாகக் கூறப்பட்டவன் ஜீவாத்மாவா, பரமாத்மாவா என ஐயமெழும். பூர்வ பக்ஷம் ஜீவாத்மா என்றதாம். வேறிடத்தில் ஜீவ னென்று ஸ்பஷ்டமாய் இசையப்பட்ட புருஷனே அங்கு தெடிமாத் நினைன் இதியிருக்கின்றதே, "குரியனுக்குச்

சமமான ஒளியுடைய அங்குஷ்ட மாத்ரன் தனது விண களாலே ப்ராணன்களுக்கு எசமானறுய் (ஸம்ஸார மண் டலத்தில்) அஃயோ நிற்கிறுன்'' என்றவிடத்தில்.

அங்குத் 'தனது விஃனகளாலே' என்றதாலே ஜிவ னென்றறுதியிடுமாறு இங்கும் 'இருந்தது முதலானவற் நிற்கு ஈச்வரன்' என்று எல்லாவற்றிற்கும் நியமிககிறவ னென்ற தன்மை ஓதப்படுவதால் பரமாத்மா என்றது சித்தாந்தம்.

அளவற்ற பரமாத்மாவுக்குக் கட்டை வி ரலள வானமை எங்ஙகாமென்பதற்கு விடையளிக்கிறுர்—

### ஹ்ர்த்யபேக்ஷயா து மநுஷ்யாதிகாரத்வாத் 1-3-24.

இதயத்திலிருப்பதால் அதைப் பற்றியதாம் அது, மனிதர்குளக குறித்து ஏற்பட்டதால்.

உபாஸ்ண செய்யப்படுவதற்காக உபாஸகரின் ஹ்ரு தயத்தில் பரமாத்மாவிருப்பதால், உபாஸகருடைய ஹ்ரு தயமானது கட்டைவிரலளவானதால் அதைப்பற்றி அவணே அங்குஷ்டமாத்ரனென்றதாம். மனிதர்களே உபாஸிக்கத் திறமை யுடையரென்பதை வைத்து சாஸ்த் ரம் மனிதர்களேப் பற்றி ஏற்பட்டதாகையால் மனிதரின் இதயத்தின் அளவைக் கொண்டு இவ்வாறு கூறப் பட்டது.

இந்த அதிகரணமிங்கு இத்துடன் முடிவுறவில்லே. [40, 41 ஸூத்ரங்கிகாக கொண்டு முடிவுறும். இடையில் 24ம் ஸூத்ரத்தின் மேல் சில வேறு சர்ச்சைகள் எழ அவற்றைப் பற்றி மேல் மூன்று அதிகரணங்கள் இங்கு உட்புகுந்துள்ளன. அவை பின் வருமாறு].

#### 6. Pramitadhikaranam.

Daharavidya where Brahman is stated as limited was discussed. Now kathōpanishad- passage stating Brahman as measured is discussed.

#### SABDAT EVA PRAMITA: 1-3-23

The person stated as limited is Brahman, because there is authority itself for it.

In Kathopanishad it is said, "There exists, in the middle of the body, Purusha of the size of a thumb. He is the Ruler of all Past and Future. He is not disgusted with this body". There are two further passages in which also the Brahman is described Angushthamatra (of the size of a thumb.) (1) "The Purusha of the size of a thumb shines like fire without smoke", (2) "In the hearts of people exists Purusha of the size of a thumb as an indwelling soul."

The question is whether the person of the size of a thumb is Jeeva or Paramatman because in the Swetaswatara-Upanishad, jeeva is described as of the size of a thumb and that shining like sun he wanders (in Samsara) by his own Karma.

Answer: True, the word Angushtha-matra is common to both Jeeva and Paramatman. But in Swetaswatara, Angushthamatra is stated as being subjected by his own Karma, and so it is clear it is jeeva. But here the Angusthamatra is stated to be the Ruler of the past and present. Just as the word Angushthamatra, according to word Swakarma etc. means jeeva in Swetaswatara, here the word has to mean Paramatman because the word is used along with "Ruler of

the past and present". Hence the person indicated is Paramatman. (23)

How can limitless *Brahman* be measured by a thumb?

#### HRDI APEKSHAYA TU MANUSHYA-ADHI-KARATWAT: 1-3-24

(Because of His existence) in the heart, and in consideration of the (human) heart's size; because meditation is to be performed by men.

Only for the purpose of meditation the Para-Brahman is (said to be) in the heart; and the heart of upasaka (meditator) is small as a thumb; on account of this, the limiting of the Para Brahman to the size of a thumb is made here. The heart of a man is taken here for limitation as only men are fit for performing meditation and as Ṣāstra is intended only for them. (24)

[Then follow three adhikaranas to discuss "who are eligible to perform the meditation". This is an interruption. There are two more later Sootras in connection with this Adhikarana [40 and 41.] where this Pramītadhikarana is to end.

### (७) देवताधिकरणम्

# तदुपर्यपि बादरायणः संभवात् ।१।३।२५॥

मनुष्याधिकारं ब्रह्मोपासनशास्त्रमित्युक्तम् ; तत्प्रसङ्गेन देवादीनामपि ब्रह्मविद्यायामं धिकारोऽस्ति विति चिन्त्यते (न देवादीनामधिकारोऽ स्तीति पूर्वः पक्षः , परिनिष्यन्ने ब्रह्मणि शब्दस्य प्रामाण्यसम्भवेऽपि देवादीनां विग्रहादिमस्वे प्रमाणाभावात् , मन्त्रार्थवादानामि विधिशेषतया विग्रहादिसद्भावपरत्वाभावात् विग्रहवित्रवेर्त्याहरहरनुष्ठीयमानविवेकादिसाधनसप्तक—
संस्कृतमनोनिष्पाद्योपासननिर्नृत्तौ तेषां सामर्थ्याभावात् । राद्धान्तस्तु—
जगत्सृष्टिप्रकरणेषु नामरूपव्याकरणश्रुत्यैव देवादीनां विग्रहादिमस्वं सिध्यति ।
देवादीनां देहेन्द्रियादिकरणमेव हि नामरूपव्याकरणम् ; मन्त्रार्थवादयोश्य तदुपरुष्टिः , तयोर्गुष्ठेयप्रकाशनस्तुतिपरत्वेऽपि तदुपपत्तये तत्सद्भावे प्रमाणत्वाद्दिवादीनां विग्रहादिमस्वसिद्धिः ; न हि विग्रहादिमत्तया स्तुतिः प्रकाशनं च
तदभावे संभवति । अतः सामर्थ्यसंभवादंस्त्येव्यधिकारः । (सूत्रार्थस्तु—
तदुपयपि=तेभ्यः मनुष्येभ्यः उपरिवर्तमानानां देवादीनामप्यधिकारोरित ।
यद्धा तत्=ब्रह्मोपासनम्, उपरि=देवादिष्वपि संभवति ; तेषामि ब्रह्मस्वरूपतदुपासनप्रकारज्ञानतद्र्यित्वतदुपादानसामर्थ्यसंभवात् । पूर्वोपार्जितज्ञानाविस्मरणात् ज्ञानसम्भवः , तापत्रयाभिहतिपूर्वकब्रह्मगुणज्ञानाच्चार्थित्वसंभवः,
सृष्टिवाक्यमन्त्रार्थवादेषु विग्रहवत्त्वादिद्शनात् सामर्थ्यसंभवक्नेति भगवान्
बादरायणो मन्यते ॥ २५ ॥,

# विरोधः कर्मणीति चेन्नानेकप्रतिपत्तेर्दर्शनात्। २६

कर्मणि=यागादौ । विम्रहवत्त्वे सति एकस्य युगपदनेकयागेषु सिन्निधानानुपपत्ते विरोधः प्रसज्यते-इति चेत्-तिन्न, शक्तिमतां सौभरिप्रभृतीनां युगपदनेकशरीरप्रतिपत्तिदर्शनात् ॥ २३॥

# शब्द इति चेन्नातः प्रभवात् प्रत्यक्षानु-मानाभ्याम् । १ - ३ - २७॥

विरोध इति वर्तते। मा भूत् कर्भणि विरोधः, शब्दे तु वैदिके विरोधः प्रसज्यते। विग्रहवत्त्वे हि तेषां सावयवत्वेनोत्पत्तिविनाशयोगाद्धंत्पतेः प्राक् विनाशादृष्ट्वे च, वैदिकानामिन्द्रादिशब्दानामिश्रात्यत्वमिनत्यत्वं वा

स्यादिति चेत्—तिन्नः, अतः प्रभवात्—अतःवैदिकादेव शब्दात् इन्द्रादेः प्रभवात्। पूर्वपूर्वेन्द्रादौ विनष्टे, वैदिकादिन्द्राद्याकृतिविशेषवाचिनः शब्दादिन न्द्राद्याकृतिविशेषं स्मृत्वा तदाकारमपरिमन्द्रादिकं सजति प्रजापतिरिति वैदिकस्य शब्दस्य न कश्चिद्धिरोपः। न हि देवदत्तादिशब्दवत् इन्द्रादिशब्दाः व्यक्तिविशेषं संकेतपूर्वकाः प्रवृत्ताः; अपि तु गवादिशब्दवत् आकृतिविशेषवाचिन इति, तेषामिष नित्य एव वाच्यवाचकभावः

वैदिकादिनद्रादिशब्दात् अर्थविशेषं स्मृत्वा कुलालादिरिव घटादिकं प्रजापतिः सजतीति कुतोऽवगम्यते ? प्रत्यक्षाऽनुमानाभ्याम्=श्रुति-स्मृतिभ्यामित्यर्थः। श्रुतिस्तावत्-(वेदेन रूपे व्याकरोत् सतासती प्रजापतिः", तथा "स भूरिति व्याहरत् स भूमिमसृजत " इत्यादिका । स्मृतिरपि — "सर्वेषाञ्च स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । विदशब्देभ्य एवादौ पृथक् संस्थाश्च निर्ममे", "नाम रूपञ्च भूतानां कृत्यानाञ्च प्रपञ्चनम् । विदशब्देभ्य एवादौ देवादीनां चकार सः" इत्यादिका ॥ २७ ॥

# अत एव च नित्यत्वम् । १ - ३ - २८॥

यतः प्रजापितः वैदिकाच्छ्ब्दाद्र्थाकारं स्मृत्वा तदाकारं सर्वे स्वजित, अतश्च विस्विधामित्रादीनां मन्त्रसूक्तादिकृत्त्वेऽपि मन्त्रादिमयस्य वेदस्य नित्यत्वं तिष्ठत्येवः प्रजापितिष्टं नैमित्तकप्रक्रयानन्तरम् ("मन्त्रकृतो वृणीते", विश्वामित्रस्य सूक्तं भवति ' इत्यादिवेदशब्देभ्योऽनधीतमन्त्रादिद्र-र्शनशक्तविशोषं स्मृत्वा, विसष्ठत्वादिपदप्राप्तये नुष्ठितकमिविशेषां मान्त्रातिवशेषां स्मृत्वा, विसष्ठादीन् स्वजितः ते चानधीत्यव वेदकदेशभूतमन्त्रादीन् स्वरतो वर्णतश्चीस्खिलतान् पठन्ति। तदेषां मन्त्रादिकृत्त्वेऽपि वेदनित्यत्वप्रपद्यते ॥ २८॥

प्रजापतिवमृतिषु सर्वेषु तत्त्वेष्वव्याकृतपर्यन्तेषु, अव्याकृतपरिणाम-रूपेषु शब्दमयेषु वेदेषु च विनष्टेषु अव्याकृतसृष्ट्यावृत्तौ कथं वेदस्य नित्यत्व-मित्यत आह——

# समाननामरूपत्वाचावृत्तावप्यविरोधो दर्शनात् स्मृतेश्च । १ - ३ - २९॥

अव्याकृतसृष्ट्यावृत्ताविष सृज्यानां समाननामरूपत्वादेव न कश्चिद्विरोधः । आदिसर्गेऽपि हि परमपुरुषः पूर्वसंस्थानं जगत् स्मरन् सृजति ;
वेदांश्च पूर्वानुपूर्वीविशिष्टान् आविष्कृत्यहिरण्यगर्भाय ददातीति। पूर्वसंस्थानमेव जगत् सृजतीति कथमवगम्यते ? दर्शनात् स्मृतेश्च—दर्शनं श्रुतिः,
'अहोरात्राणि विद्धद्विश्चस्य मिषतो वशी । सूर्याचन्द्रमसौ धाता
यथापूर्वमकल्पयत् । दिंव च पृथिवीं चान्तरिक्षमथो सुवः' हिति, 'यो
ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै" हित च; स्मृतिरिष,
'यथर्तुष्वृत्विङ्गानि नानारूपाणि पथ्ये । हश्यन्ते तानि तान्येव तथा
भावा युगादिषु" हिति । एतदेव वेदस्य नित्यत्वम्—यत् पूर्वपूर्वीचारणकमविशेषं स्मृत्वा तेनैव कमेणो चार्यमाणत्वम् । परमपुरुषोऽपि स्वस्वरूपस्वाराधनतत्फल्याथात्म्याववोधिवेदं स्वस्वरूपवत् नित्यमेव पूर्वानुपूर्वीविशिष्टं स्मृत्वाऽर्ठविष्करोति । अतो देवादीनां ब्रह्मविद्याधिकारे न कश्चिद्विरोधः ॥ २९॥

## इति देवताधिकरणम् ॥ ७ ॥

உபாஸனத்தில் மனிதர்க்கு அதிகாரமென்றதி னின்று, மனிதரல்லாதார்க்கு (அதாவது) தேவதை களுக்கு அதிகாரமுண்டா? மனிதரிலும் எல்லா வர்ணங் 'களுக்கும் பக்தியென்ற உபாயத்தில் அதிகாரம் உண்டா என்கிற விசாரம் எழு, அவற்றில் தேவதையைப் பற்றிய விசாரம் முதலிரண்டில். மூன்றுமதிகரணம் மனிதரில் சூத்ரரைப் பற்றியதாம்.

## 7. தேவதாதிகரணம்

ப்ரம்மத்தை அங்குஷ்டமாத்ரனென்றது உபாஸிக் சும் மனுஷ்யரைப் பற்றியதாமென்று முன்ஸூத்ரத்திற் கூறப்பட்டது. அதனேத் தொடர்ந்து, 'தேவதைகளுக்கு ப்ரம்மவித்யையில் அதிகாரமுண்டா, இல்ஃயா எகா விசாரிக்கப்படுகிறது.

தேவதைகளுக்கு அதிகாரம் இல்லே யென்பது பூர்வ பகூதம் (இந்த சோரீரகசாஸ்திரத்திலே முதலைநிகரணத் தில் ஸ்தாபிக்கப்பட்டிருக்கிறபடி) **சப்தப்ர**மாணத்திற்கு ப்ரம்மம் போன் ற ஸித்த வஸ்துவை யறிவிக்க சகதி யுண் டாயினும், தேவதை முதலானேர்க்கு (விக்ரஹோ ஹவி ராதாகம் யுகபத்கர்மஸுக்கிதி. ப்ரீதி பேலப்ரதாகம் ச தேவதாநாம் நவித்யதே என்றபடி) உடல் முதலியன உள என்பதற்கு ப்ரமாணமில்2லயாகையால், மந்த்ரம், அர்த்தவாதம் என்ற வேதபாகங்களில் அவர்களுககு சரீரமிருப்பதுபோல் தோன் றினுலம் அவை யாகா திகளே விதிககும் வாக்யங்களுக்கு அங்கமாய் வர்தவை (விதி வாகயத்தில் அறிவிககப்பட்ட தேவதையென்றதொன் றை யாகத்தை அனுஷ்டிககும்போது நிணேப்பூட்டுவதற் காக மட்டும் மந்த்ரம் ஏற்பட்டதே யன்றி புதிதாக விஷயம் சொல்ல வர்ததன்று; அர்த்தவாதமென்பது செய்யுமயாகம் சிறந்ததென்று புகழ்ந்து கூறவே வந்தது) ஆகையாலே ஸ்வதந்த்ரமாய் ஒரு பொரு?ள யறிவிப்பதி லே அவற்றிற்கு கோககில்2லயாகையால் அவர்சளுக்கு உபாஸனத்தைச் செய்ய வேண்டுவன இல்லேயாம்.

உபாஸனமென்பது உடலுள்ளவன் ஒவ்வொரு நாளும் விவேகம், விமோகம், அப்யாஸம், க்ரிடையை, கல்லி யாணம், அநவஸாதம், அநுத்தர்ஷம் என்று ஸ்ரீ பாஷ்யத் திலே முதலில் மொழியப்பட்ட ஏழு ஸாதநங்களேக் கொண்டு மனத்தைப் பதம் செய்து அனுஷ்டிக்கப்பட வேண்டிய தாயிற்றே (விவேகம் = சுத்தமான ஆஹாரத் திறைல் பெறப்படும் சரீரசுத்தி; விமோகம் = காமங்களில் வீழ்ந்திராமை; அப்பியாஸம் = உபாளிக்கப்படும் வஸ் துவை அடிக்கடி ஆராய்ந்து நிணத்தவண்ணமிருக்கை; க்ரியை = நித்யகர்மானுஷ்டானம்; கல்யாணம் = ஸைத்யம், தையை, அஹிம்ஸைமுதலியன; அநவஸாதம் = வருக்தாமை; அநுத்தர்ஷம் = மிக்க மகிழ்ச்சியுமுமை.) என்றவாறு.

ளித்தார்தமாவது-உலகின் ஸ்ருஷ்டியை யறிவிக்கும் ப்ரகரணங்களிலே (ஜகத்காரணமான ப்ரம்மத்தைச் சொல்லும்போது அவஞல் ஸ்ருஷ்டிக்கப்படும் உலகம் இத்தகையதென்று தெரிவிக்குமிடங்களிலே) நாம ரூபங் களே நிருமிப்பதை யோதும் வேதமே தேவதைகளேப் போன்றுர்க்கு உடல் முதலியன உளவென்பதற்கு ப்ர மாணமாகிறது. நாமரூபவ்யாகரணமாவது ஒவ்வொரு ஜீவனுக்கும் உடலே யமைத்தலும் பெயர்வைத்தலும். . ம**ந்த்ரங்**களி <u>ஆ</u>ம் *இவ்வி த*மே **அர்த்தவா த**ங்களி லும் உடல் முதலியன ஓதப்பட்டுள்ளன. மந்த்ரமானது அனுஷ்டிக்கும் கர்மாவைப் பற்றிய விஷயத்தை நிணப் பூட்டுவதற்கும், அர்த்தவாதமானது சிறப்பித்துக் கூற வுமே வந்ததாகிலும் அதற்காகவே (தேவதைகளின் உடல் முதலியவற்றை யறிவித்து, இத்தகைய தேவ தைக்கு இத்தகைய கர்மாவை நாம் செய்கிறேமென்று இவற்றையும் விதிவாக்யத்தையும் சேர்த்து முதலிலா ராய்க்து அனுஷ்டிக்கும் போதும் கிணத்து அனுஷ்டிக்க வேண்டுமென்று நமக்குச் சொல்வதில் அவற்றிற்கு கோச்கானபடியாலே) உடல் முதலிய விஷயங்களிலேயும் அவற்றிற்குத் தாத்பர்யமுண்டாகையால் தேவதை களுக்கு உடல முதலியன ஸித்திக்கின்றன. உடல் முதலியன உளவென்பதைக் கொண்டு ஸ்தோத்ரம் செய்வதும் தெளிவிப்பதும் அவற்றை யிசையாதபோது எங்ஙனம் கூடும்? ஆகையால் உடலும் கருவிகளும் இருப் பதாலே அவர்களுக்கு உபாஸனத்தை யநுஷ்டிக்க அதி காரமுண்டு எென்றதாம். ஸுூத்ரார்த்தமாவது—

### ததுபர்யபி பாதராயண: ஸம்பவாத்—1-3-25

'ததைபரி அபி = மனிதருக்கு மேலான தேவாதிகளுக் கும் உபாஸனமுண்டு. (அல்லது) தத்=ப்ரம்மோபாஸன மானது, உபரி அபி=மேலுள்ளார்க்கும் உண்டு. ஸம் பவாத்=கூடுமாகையால் என்பர்' பாதராயணர்.

தேவதைகளுக்கும் ப்ரம்மம், அதன் உபாஸைம் என்றவற்றைப் பற்றிய விசேஷங்களே யறிவதும், ப்ரம் மத்தை விரும்புவதும், அனுஷ்டிக்க வெல்லமையும் கூடு மாகையால் அதிகாரமுண்டென்க. முன் ஒன்மத்தி வேற்பட்ட ஞானத்திற்கே அழிவு, (மறதி) இல்லோகை யாலே தேவதைகளாயிருககும்போது அறிவுக்குக் குறை மில்2ு. ஆத்யாத்மிகம், ஆதிதைவிகம், ஆதிபௌதிகம் என்ற முவ்வகைத் தாபங்கள் அவர்களுககும் உளவாகை யாலும், அதனைான வருத்தத்தோடு ப்ரம்மத்தின் பெரு மையும் அறியப்பட்டிருப்பதாலும் மோக்ஷத்தில் அபே கைஷை யுண்டு. உலகஸ்ருஷ்டியை၊ ஓதும் உபரிஷைத்து முதலான வாகயங்கள், மந்த்ரங்கள், அர்த்தவாதங்கள் இவற்றில் சொல்லியபடி உடல் முதலியன கன்குடைய வராகையால் உபாஸனுத்தையதுஷ்டிகை வல்லமையு முண்டு இவ்வாறு இந்தசாஸ்த்ரத்தை இயற்றும்பாதரா யணரின்கொள்கை. (பாதராயணர் எனத் தம் பெயறை யிட்டதால், உண்கையயில் ஜைமினிககு தேவதைகளுககு உடல் முதலியன இல்2லபென்ற கொள்கை இராவிடி ் செல ரிஷிகள் **அக**கொள்கை யுடையவரும் அப்போது இருந்தனர் என்பது குறிககப்பட்டதாம்) (25) தேவதைகளுககு உடலே யிசைந்தால் வரும் சில குறை

தேவைதைகளுக்கு உடு பொறைசாதால் வரும் சில் குறை கூளப் பூர்வபக்ஷி பெடித்துக்காட்ட அவற்றை விலக்கு வதற்காக மேல் ஸூத்ரங்கள—

### விரோத: கர்மணி இதி சேத் ந அநேகப்ரதிபத்தே: தர்சநாத்—1-3-26.

(தேவாதிகளுககு உடல் முதலியன இசையப்பட்டால்) கர்மாவில் குறையுண்டாமென்னில், இல்?ல. பலவற்றைக கொள்வதைக் காண்பதால்.

உடல் முதலியவற்றை இசைந்தர்ல் ஒரே காலத்தில் பல இடங்களில் யாகாதிகிள மனிதர் செய்யும்போது ஒரு தேவதை தன் உடலுடன் எல்லாவிடங்களிலும் ஒரே ஸைமயத்தில் ஸுன்னிதானம் செய்யமாட்டாதாகையாலே அந்த அனுஷ்டானம் நடந்தேறுதே படியாமெனில், அக் குறையில்ஃ. ஸௌபரி முதலிய ரிஷிகள் கூடத் தமது சக் தியைக் கொண்டு பல சரீரங்களேயொரே காலத்தில் எடுத் . துக்கொள்வது புராணு திகளில் காணப்பெற்றுளதே.(26)

#### சப்த இதி சேத்∗ந, அத∶ ப்ரப்வாத் ப்ரத்யக்ஷாநு மாநாப்யாம். 1-3⋅27

வேதேசப்தத்திற்குக் குறையுண்டாமென்னில், இல்ஃ. சப்தத்தினின்றே பிறந்திருப்பது ச்ருதிஸ்ம்ருதிகளாலறி யப்பட்டதால்.

ஒரே தேவதை பல உடல்கள் எடுத்துக்கொண்டு ஒரே ஸையம் பல இடங்களுக்கு ஸக்கிதானம் செய்ய லாமாகையாலே கர்மாநுஷ்டானம் நன்கு நடந்தேறக் குறையில்?லயானுலும் வேதத்திற்குக் குறை கேருகிறது. அவர்களுக்கு உடல் முதலா*ன*வற்றை இசைந்**தால்** உடல்கள் பல அவயவங்க2ளக்கொண்டு அமைந்திருப்ப தாலே பிறப்பு அழிவு இரண்டையும் பெறுமாதலால் பிறப்பதற்கு முன்றும் அழிவுக்குப் பின்றும் உடல்கள் இல்ஃயாகையால் அப்போது வேதத்திலுள்ள இந்த்ராதி சப்தங்கள் பொருளற்றனவாகும். அந்த தோஷம் வாராமைக்காக அந்த சப்தமும் அப்போதில்‰ யெனில், வேதத்திற்கு அழிவை இசைந்ததாம். ஆகையால் இந்தி ராதி சப்தங்களுக்கு அநித்யமான உடல் உடைய வஸ்து பொருளாகா என்னில்-இக்குற்றமில்‰. ஏனெனில்-வேதத்திலுள்ள இந்திராதி சப்தங்களினின்றே இந்திராதி தேவதைகள் பிறக்கின்றனர். அதாவது-இந்திராதி சப் தங்கள் ஒவ்வொரு பதவியிலிருக்கும் தேவதைகளேக் குறிக்கின் ற**ன.** ஒரு இந்திரதேவதை போனபோது மற் ரேர் இந்திரதேவதை வருகிறது. ஒருவன் போனபோது ஸ்ருஷ்டிப்பவன் வேத சப்தத்தை மனதில் வைத்து அதன் மூலம் இன்னதேவதை இவ்வுரு உள்ளவன் இத்த

கையவன் என்று அதன் சிறப்பெல்லாம் நிஜோத்து அத் கைய தேவதையை மீண்டும் ஸ்ருஷ்டி செய்கிருன். ஆகை யால் இந்த்ர என்ற சொல்லான து ஒரேஒரு புருஷு ஃசு சொல்வதன்று. தேவதத்தன் யஜ்ஞதத்தன் என்றுற் போன்ற பிள்ோகளுககுப் பிதா முதலானேர் ஸங்கேத மாக வைக்கும் பெயர்கள் அந்**த**ந்**தப் பி**ள்*ி*ளையை மட்டும் கூறுவது போலன்று இந்திராதி சப்தங்கள் கூறுவது. மாடு, மனுஷ்யன் என்றுற் போன்ற சொற்கள் மாட்டை யல்லது ஒரு மனுஷ்யணச் சொல்வதன்றி பொதுவிலே எல்லா மாட்டிற்கும் பொதுவானு, எல்லா மனிசற்கும் பொதுவான, இவ்வாருன உருவத்தைக் குறிப்பது போல் பல இந்திரர்களுக்குப் பொதுவான ஆகாரத்தைக் குறிப்பதாம் இந்த்ரசப்தம். ஆகையால் 'கோ' மனுஷ்யாதி சப்தங்கள போலே இந்திராதி சப் தங்களும் நித்தியமான வேதத்தில் இருககத் தகும். ஒன்று அழிந்தாலும் அதைப்போன்றது மற்றுென்று **வ**ருமாகையாலே ப்ரவாஹநித்யமான வஸ்துககளே வேத சப்தங்களால் சொல்லப் படுகின்றன. ஆகையால் அகே கம் இர்த்ராதிகள் இருப்பதால் வேதவாக்யம் அவர்களே பெப்போதும் கூறுவதில் குற்றமில்**ஃ.** 

இவ்வாறு வேதத்திலுள்ள இந்த்ராதி சொற்கினக் கொண்டே மீண்டும் இந்த்ராதிகள் ஸ்ருஷ்டிககப்படுகிறுர் கள் என்பது எங்குநின்று அறியப்படுமெனில், வேதத் தினின்றும், ஸ்ம்ருதியினின்றுமே. அவ்வே தமும், 'வேதத்தினின்றே நாமரூபங்கின ப்ரஜைகளுக்குப் பதி யாயிருப்பவன் நிருமித்தான்; அவன் பூ: என்று மொழிந் தான், பூமியை ஸ்ருஷ்டித்தான்' என்பன போன்றவை. ஸ்ம்ருதியும், 'அவன் எல்லாவற்றின் தனிப் பெயர்கின யும் தனிச் செயல்கினயும், தனியுருவங்கினயும் வேதச் சொற்கினக் கொண்டே நிருமித்தான்' 'தேவதை முத லான ப்ராணிகளுக்குப் பெயரையும் உருவையும் செயல் களின் பலவித அமைப்பையும் வேதச் சொற்களி னின்றே அவன் செய்தான்' என்பன போன்றவையாம். ஆகிலும் வஸிஷ்டர், விச்வாமித்ரர் போன்ற ஒவ் வொரு காலத்தில் மட்டும் இருந்த பல ரிஷிகளேச் சொல்வ தாலும் அவர்களே மந்த்ரம் முதலானவற்றைச் செய்த தோகச் சொல்வதாலும் வேதம் நித்யமாகுமோ என்ன, இதற்கு விடையளிக்கிறுர்-

## அத ஏவ ச நித்யத்வம் 1-3-28

முன் சொன்ன காரணத்தினையேம் அழிவற்றமை ணித்திக்கும். ப்ரஜைகளுக்குப் பதியாயிருப்பவன் வேத**த்** திலுள்ள சொல்2லக் கொண்டு அதன் பொருளின் நி2ல மையை நிணத்து அவ்வவ்வுருவை நிருமிக்கிறுனென்ற தால், வெஸிஷ்டவ<del>ிச்</del>வாமித்ராதிகள் மந்த்ராதிக?ளச் செய் ததாக வேதம் ஓதிலைும் வேதம் நித்யமாயிருக்கக் குறை ஏனெனில், பிரமன் தனது இரவு காலமாகிய கைமித்திகப்ரளயம் கழிந்தவாறே கல்ப்பாரம்ப**த்**திலே, ' மந்திரெங்க2ுளச் செய்துவரை வரிக்கவேண்டும்'. 'இது விச்வாமித்ரருடைய ஸூக்தம்' என்பன போன்ற வேத வாக்யங்களேக் கண்டு மெந்த்ர ஸூக்தங்களுக்குக் கர்த்தர் ரிஷிகளே ஸ்ருஷ்டிக்கவேண்டுமென்று செல முடிவு செய்து அத்தகைய வேத சப்தங்களேக் கொண்டே அந்த ரிஷிகளின் உருவம், ஓதாமலே அந்த வேத பாகங் கூளுக் காண அவர்களின் சக்தி, அந்தப்பதவிகௌப் பெற அவர்கள் செய்துள்ள புண்ணிய கர்மங்கள் எல்லாம் நினேத்தை அதற்கு முன் அவற்றிற்குக் கர்த்தர்களா யிருந்த வேஸிஷ்ட விச்வாமித்ராதிகள் போன்ற வசிஷ்ட விச்வாமித்ராதிகளே நிருமிக்கிறுன். அவர்களும் குருமூக மாக ஓதுவதின் றியே வேதத்தின் பாகமான அந்த மந்த் ராதிகளே ஸ்வரம் எழுத்து எல்லாம் பிழையற்றிருக்கு மாறு படிக்கின்றனர். (இப்படி முன் இருக்து மறைக்த வேத பாகங்கின உலகுக்குத் தெரியுமாறு அவர்கள் ஒருவரிடமும் ஓதாமலே கண்டு ப்ரசாரம் செய்தல் பற்றி அவர்களே மந்திராதிகளேச் செய்பவராகச் சொல் வதே யல்லாது, அவர்கள் தாங்கள் புதிதாக மிர்மாணம் செய்வதாலன்று. ஆகையால் காளிதாஸாதிகள் காவ் யங்களேச் செய்த வண்ணம் அவ்வேத பாகங்களே யவர் கள் செய்கிருர்களல்லலர். வஸிஷ்ட விச்வாமித்ராதிக ளான பெயர்களும் ஒவ்வொரு குறிப்பிட்ட மணிதனுக்கு ஸங்கேதமாக ஏற்படுத்தப்பட்டவை யல்ல. இந்த்ராதி பதங்கள் போலே வஸிஷ்டாதி பதங்களும் அந்தந்தப் பதவி பெறுமவர்க்கு அநாதிகாலமாக ஏற்பட்ட பெயர் கள். அவர்கள் வெளியிடும் வேத பாகங்களும் அனைதிகள்) ஆகையால் வேதம் நித்யமென்பது பொருத்தம் பெறும்.

பிரமனும், அவற்கு முன்னுள்ள தத்துவங்களுமெல் லாம் ப்ரக்ருதியிலே லயித்தபோது அசேதாத்ரவயத்தின் பரிணுமங்களான சொற்கள் வடிவங்களான வேதங்களும் அழிந்து விடும்போது ப்ராக்ருதப்ரளயமாயிருக்க மீண் டும் ப்ராக்ருதஸ்ருஷ்டி செய்வது என்பது வேதாந்திகள் இசைந்த விஷயமாகையால் (பிரமனின் இராக்காலங் களிலே மற்றும் சிலரும் இருப்பதாலே வேதம இருப்ப தாயினும் மகாப்ரளயத்திலே எல்லாம் அழியவேண்டு மாகையால்) எங்ஙனே வேதம் நித்யமாகு மென்னில் சொல்லுகிறுர்—

## ஸமாந நாம ருபத்வாத் ச ஆவ்ர்த்தௌ அபி அவிரோத: தர்சநாத் ஸ்ம்ருதேச்ச. 1-3-29.

அழிக்த பிறகு மீண்டும் ஸ்ருஷ்டி யென்ற மஹாகல்ப் பாரம்பத்திலும் முன் ஸ்ருஷ்டியிலிருக்தவற்றிற்கு ஒப் பான காமங்களும் ரூபங்களுமே இருப்பதால் வேதம் கித்ய மென்பதற்குக் குறையில்லே. அங்ஙனமே ச்ருதியும் ஸ்ம் ருதியுமுளவே.

ப்ரக்ரு தியிலிருந்து ஸ்ருஷ்டியைத் தொடங்கும் காலத்திலும் ஸ்ருஷ்டிக்கப்படும் வஸ்துக்களின் நாம ரூபங்கள் முன் ஸ்ருஷ்டியிலிருந்த வஸ்துக்களின் நாம ரூபங்களுக்கு ஒப்பானவையாகையாலே ஒரு குற்றமு மில்லே. ஆதி ஸ்ருஷ்டியிலும் பகவான் உலகின் முன் அமைப்பை நிணேத்தே அவ்வாறே ஸ்ருஷ்டி செய்கிருர். வேதங்கினையும் மூன்ஸ்ருஷ்டியிலிருந்த வேண்ண முறைப் படியே வெளியிட்டுப் பிரமனுக்கு அளிக்கிருர். மூன் அமைப்பிலேயே ஸ்ருஷ்டிக்கிருரென்பது எங்ஙனே அறி யலாகுமெனில், வேதத்தினின்றும் ஸ்ம்ருதியினின்றும். "எல்லாம் வசமாகப் பெற்ற ஸ்ரூஷ்டி கர்த்தா, உண்டா கும் உலகுக்குப் பகல் இரவுகளே ஏற்படுத்துகின்றவஞய் சூரியசந்திராதிகளே மூன்போலவே கிருமித்தாண். அந்தரி கூஷத்தையும், ப்ருதிவியையும் ஸுவர்க்கத்தையும்" என் றும், "யாவஞெருவன் பிரமனே முதன்முதல் நிருமிக்கி ருன், அவனிடம் யாவஞெருவன் வேதங்களையும் அனுப் புகிருன்" என்றுமுள வேதங்கள். ஸ்மிரு தியும் "வஸந்தாதிருதுக்கள் மீண்டும் மீண்டும் வரும்போது பல வகையான அந்தந்த ருதுக்களின் குறிகள் அவ்வவையே காணக் கிடக்கிண்றது போலவே யுகாரம்பங்களிலும் மூன் யுகக்குறிகள் காணக் கிடக்கும்" என்றவாறு.

இவ்வளவால், (வேதம் நித்யமென்றுல் அதனுள் ளிருக்கும் ஒவ்வோர் எழுத்தும் எக்காலத்திலும் அழியா மலே இருக்கிறதென்பது வேதார்திகளின் கொள்கை யன்று. அது மீமாம்ஸகரின் கொள்கை.) வேதம் நித்ய மென்பதின் கருத்தாவது—முன்முன் வேதத்தையோதும் போது அதனுட்பட்ட அக்ஷரங்கள் எம்முறையிலே எவ் வாறு உச்சரிக்கப்பட்டிருந்தனவோ, அவற்றை யெல் லாம் நிணேத்து அம்முறையிலேயே மீண்டும் உச்சரிக்கப் படுகிறதென்பதே. பரம புருஷு ஹம் தன் தன்மையையும், தனைக்கு ஆராதனங்கள்,அவற்றின் பலன்கள் இவற்றின் உண்மையையும் அறிவிக்குமதும் தன்ணப்போல் எப் போதுமுள்ளதுமான வேதத்தை முன்னிருந்த அக்ஷர முறைப்படியே நிணத்து வெளியிடுகிறுன். (இந்த நில வேதம் தவிர வேரு நூல்களுக்கில்2ல. எனவே இந்த் ராதிகளுக்கு உடல் முதலியன் உளவென்று கொண்ட தால் வேதம் நித்யமாயிருப்பதற்குத் தடையில்?ல).

ஆகையால் மனிதர்க்குப் போலே தேவர் முதலா னேர்க்கும் ப்ரம்ம வித்யையில் அதிகாரமுண்டென்பதில் குறையொன்றுமில்‰ யென்க.

#### 7. Devata-Adhikaranam.

TADUPARI API BĀDARAYAŅA: SAMBHAVAT 1-3-25.

'Upasana may be performed by Beings even above men,' So says Badarayana—'because meditation is quite possible for them also'

It is said that the Sastra about meditation applies to men. Then arises the question whether the  $D\bar{e}vas$ " are fit or not fit for performing meditation. The opponent says, "No; it is not possible for  $D\bar{e}vas$ ." Indeed, he admits that it was already proved that by Sastra even the settled things ( $Siddha\ Vastu$ ) can be established and that hence it was demonstrated in the first Adhikarana, that Brahman (a settled thing) can be established by  $V\bar{e}das$ ; also in the same manner, even in the case of  $D\bar{e}vas$ ,  $V\bar{e}das$  can furnish authority. In fact, the  $Karma\ Kanda$  mentions  $D\bar{e}vas$  and various sacrifices are prescribed to propitiate them.

However, queries the opponent, "What is the authority for ascribing to them bodies, organs, etc.?" and adds, "There is none, for, even Meemamsakas say, "Vigrahō Haviradānam Yugapat Karmasannidhi: Preeti: Phalapradānam cha Dēvatānam na Vidyatē." 'Dēvatas have (1) no body, (2) no action such as of receiving the offerings; (3) and they cannot be present at all places at the same time when offerings are given (because this is not possible if there is a physical body), (4) nor are they pleased with such offerings and (5) do not grant the boons."

Further, the opponent continues,  $V \in das$  are of three kinds: (1) Vidhi, (2) Mantra, (3) Arthavada. Vidhi means Direction to do a thing, and injunction not to do a certain thing. Mantra means the words

to be uttered when the prescribed rule is being performed. And Arthavada means words of praise in connection with the rites and ceremonies. True, in the Mantras and Arthavadas, it may look as if the Dēvas possess bodies and forms; but it is not so; because the words really are not intended for the sake of saying they have forms and bodies, but used only as a matter of praise etc. Mantras only remind us of the Dieties mentioned in the injunctions. Hence, the Devas cannot have bodies and are not qualified for Upasana. Upasana can be done only with a mind, pure. And purity is attained by seven kinds of exercise: Vivēka, Vimōka, Abhyāsa, Kriyā, Kalyāna, Anavasada and Anuddharsha. (It is explained in Sree Bhashya Laghu Siddanta.) Those are possible only to a person with a body. Since Devas have no body, they cannot be qualified to perform  $Up\bar{a}sanas$ .

Answer: By the Vedic passages relating to the formation of names and forms, Dēvas are mentioned as being given such forms and bodies, such as, Brahma, The very words of NamaRudra, and Indra. Roopa Vyakarana import the existence of bodies to which names and forms are given. It is admitted that in Mantras and Arthavadas bodies are mentioned. Then there is no reason to say that they do not mean what they (Vedas) say. It may be that Mantras are meant to state clearly the things connected with the worship, and Arthavadas are meant to sing their praise. But in either case, unless the Names and Bodies specifically mentioned are accepted existent, the object of Mantra and Arthavada can not be achieved. So  $D\bar{e}vas$  possess the necessary qualifications.

What are these qualifications? (1) Desire for the fruits, (2) the knowledge how to perform, (3) the capacity to perform. All these are present in Devas also. In the matter of Brahmopasana the Devas have the necessary knowledge, because, as a result of their previous Karman, their knowledge acquired in previous birth continue with them even in the birth as Dēvas. They undergo and have to undergo three kinds of sufferings, (1) Adhi-Ātmika. (2) Adhi-Bautika, (3) Adhi-Daivika. (The suffering arising out of the body or mind is Adi-Atmika; that out of things around us is Adi-Bautika and that arising out of neither, but out of natural causes, such as lightning, cyclone etc. is Adi-Daivika). They possess also the knowledge of the virtues and qualities of Brahman; and they have also the longing for  $M\bar{o}ksha$ (25)

# $VIR\bar{O}DHA$ : KARMAŅI ITI $CH\bar{E}T$ NA $AN\bar{E}KA$ - $PRATIPATT\bar{E}$ : $DARṢAN\bar{A}T$ 1-3-26.

If it is contended that in this view an impossibility will arise in the matter of sacrifices, the answer is, No, because it is known that some persons do take many bodies at the same time.

Question: If bodies are ascribed to  $D\bar{e}vas$ , it comes to this: that they have to attend to receive the offerings at the sacrifices performed at the same time in many places. As this is an impossibility, simultaneous sacrifices at different places are impossible. And so the conclusion reached is, the opponent says,  $D\bar{e}vas$  have no bodies.

Answer: Assumption of many bodies at the same time by the same person is not impossible. As in the case of Rshis like Saubhari, Devas may be credited to have this power.

# $SABD\bar{E}\ ITI\ CH\bar{E}T\ NA\ ATA:\ PRABHAV\bar{A}T$ $PRATYKSH\bar{A}NUM\bar{A}N\bar{A}BHY\bar{A}M$ -1-3-27.

"If the contention is that this view leads to difficulty about Vedas, No; for, from Veda, comes creation. So it is declared by Vedas and Smrtis."

The question is this: it may be that the difficulty in respect of the action (being present at different places at the same time) is answered; but another difficulty is that if we accept the view of Devas' having bodies, then in the absence of Devas before their acquiring bodies and after having left them, the words of Vēdas relating to them will become meaningless. When  $V \bar{e} das$ , for instance, say that "Indra: Vajram Udayachchat" (Indra took up thunderbolt), this can be said only when Indra is born and not before. Before and after the life of Indra etc. the words like "Indra" etc. in the  $V\bar{e}das$  which are of eternal standing become meaningless.  $V\bar{e}das$  are  $An\bar{a}di$  or timeless. But the above contention will lead to the position that Vēdas came into existence only after Indra etc. came into being.

Answer: There are a number of Indras etc. If one goes, another is created by Brahmā in accordance with the vedic description. So Indra-hood is permanent as in the case of men and animals referred to in the Vēdas. What is really referred to here is, not this man or that animal, but the general class of men and animals. No particular man like Dēvadatta etc., is mentioned. Like a potter manufacturing a pot in accordance with the figures and sizes of pots already in existence, Bramha creates Indra etc. in accordance with the status etc. described by the words of the

Vēdas. This is clear from the passage, "Bramha created forms, good and bad, by following the words of the Vēdas." Again it is said, "He uttered the word "Bhoo" and created the Earth."

Smṛtis also say the same thing "Brahma created from the words of Vedas Names and Forms, and prescribed the various actions of Beings, and of Devas (27)

#### ATA EVA CHA NITYATWAM 1-3-28.

"For the same reason, the finality (of Veda is established)."

Question is raised again: "Whatever may be said of Devas, the Vedas speak of Rshis; and the Rshis are said to have given expression to the sayings in Vedas. If Vedas like Arthavadas have to be accepted as authoritative, it follows that Vedas are not Timeless (Nitya. For example, the sruits say (Mantra Krtō Vrneete) "He invokes the persons who made the Mantras", (Visvamitrasya Sooktam Bhavati), "These are the holy words of Viswamitra)".

Answer: The same answer holds good. Vasishthahood and viswamitrahood are permanent and there are many of them created by Brahma after consulting Vedas. He endows souls, who have acquired merit by performing good Karman with Vasishthahood etc., having all the powers etc. appertaining to that post. Hence, in each Kalpa, Bramhā makes them do the same Vēda-Prachara as their predecessors in office did in the previous Kalpa. They are not the authors of the Mantras. They only give expression to the Vedas already in existence. Hence the passages relating to them also are eternal.

The only difference between ordinary people and the *Rshis* is that these learn portions of *Vedas* by study and meditation, while the *Rshis*, because of their superior merit, perceive them by themselves. So they are called *Mantrakṛts* and so on.

Then the question is raised—while in the case of Meemāmsakas who do not accept Creation or Destruction of the worlds, the Vēdas may be said to be Nitya (Timeless), in the case of Vedāntins who accept Creation and Pralaya (Flood), the same is not possible, because, at the Floods, all the manifestations of Moola Prakṛti are destroyed and even Brahmā the creator of Vasishṭha etc. is destroyed—Vēdās also are destroyed; and at the next creation a new Vēda is to be created. This is answered by the following Sootra:

 $SAM\overline{A}NAN\overline{A}MAROOPATW\overline{A}T$  CHA  $\overline{A}VRTTAW$  API  $AVIR\overline{O}DH\overline{O}$   $DARSAN\overline{A}T$   $SMRT\overline{E}: CHA$  1-3-29.

"Even at the recreation of the Worlds, there is no difficulty, because the *Names* and Forms of things (including Vedas) are really similar to those before. This is proved by *Srutis* and *Smrtis*"

Even at the beginning of each Creation, God remembers the Forms, Names etc. of the things as they were before, and creates them as well as the *Vedas* in the same Form etc. as they were, and gives them to *Brahmā*. This is clear by authorities, from *Şrutis* and *Smṛtis*. The following *Ṣrutis* say so: "The creator created Sun and Moon in order to bring about Day and Night and this for the welfare of the world, and created the Worlds, Heaven, Earth etc." "The Creator creates *Brahmā* first and gives him the *Vēdas*.

Now from the Smṛtis: Vishnu-Puraṇa says: Just as in every season of the year, the products of the season arise in a cycle, in all Yugas, Kalpas, etc. the same things are created as in the previous ones. "What is meant by saying that the Vēdas exist ever without perishing is that the Vēdas now recited and studied are like those studied and recited before, and God remembers and teaches the Vēdas as they were. Vedas are eternal as God Himself and describes Him, His forms, the mode of worship and the fruit derived from such worship.

Thus, the Eternity of Vedas is not affected by accepting the view of possession of bodies by Devas. Hence, no objection to their qualification to do Upasana. (29)

## **७** मध्वधिकरणम्

# मध्वादिष्वसंभवादनधिकारं जैमिनिः। १।३।३०॥

छान्दोग्ये असौ वा आदित्यो देवमधु" इत्युपकम्य 'ति चत् पथमममृतं तद्वसव उपजीवन्ति" इत्युक्तवा, 'स य एतदेवममृतं वेद, वसूनामेवैको भृत्वाऽग्निनैव मुखेनैतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यित" इत्यादिना ऋग्यजुस्सामादिनेवेदोदितकर्मसम्पाचरसाधारतया मधुमयस्य दित्यस्य पूर्वदक्षिणपश्चिमोत्तरोध्वी-शान् वसुरुद्रादित्यमरुत्साध्यनाम्नां देवगणानां भोग्यत्वेन भिधाय, तै मुज्यमानाकारेण दित्यांशान् उपास्यान् उपदिश्य,तानेवा ऽऽदित्यांशान् तथामृतान् प्राप्यान् उपदिश्य,तानेवा ऽऽदित्यांशान् तथामृतान् प्राप्यान् उपदिश्वाति। एवमादिश्वासनेषु वस्वादित्यादीनामे धिकारोऽस्ति, न वेति संशयः। नास्त्यधिकारस् इति पूर्वः पक्षः वस्वादीनामे पात्यान्तर्गतत्वेन कर्मकर्तृभावविरोधात्, प्राप्यस्य वस्रुत्वादेः प्राप्तत्वाच । राद्धान्तस्तु— ब्रह्मण एवं तदंवस्थस्य पास्यत्वात् वस्वादीनां सतां स्वावस्थब्रह्मानुसन्धानाविरोधात्, करुपान्तरे वस्रुत्वादेः प्राप्तवाच वस्वादीनामधिकारः सम्भवति—इति।

सूत्रार्थस्तु—मधुविद्यादिषु वस्वादीनामनधिकारं जैमिनिर्मन्यते, असम्भवत् वस्वादीनामेर्वोपतस्यान/मुपासकत्वासम्भवात्,वसुत्वादेः प्राप्तत्वादेव प्राप्यत्वासम्भवाच्च ॥ ३०॥

# ज्योतिषि भावाच । १ । ३ । ३ १ ॥

"तं देवा ज्योतिषां ज्योतिरायुहींपासतेऽमृतम्" (इति ज्योतिषि — परिस्मिन् ब्रह्मणि देवमनुष्ययोरिधकारसाधारण्ये सत्यिष, 'ज्योतिषां ज्योतिः परं ब्रह्म देवा उपासते' इति विशेषवचनं वस्वादीनां कर्मकर्तृभावविशेधात् तेषु तेषामनिधकारं चोतयित। देवाः इति सामान्यवचनञ्च वस्वादिविशेषविषय- र्मित्यवगम्यते, अन्येषामविशेधात् ॥ ३१॥

# भावं तु बादरायणोऽस्ति हि।३।१।३२॥

तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति। वस्वादीनां मधुविद्यादिष्वधिकारसद्भावं भगवान् बादरायणो मन्यते। अस्ति हि वस्वादीनामेर्नोपास्यत्वं प्राप्यत्वञ्च। इदानीं वसूनामेव सतां कल्पान्तरे वसुत्वस्य प्राप्यत्वसंभवात् प्राप्यत्वं सम्भवति। स्वात्मनां ब्रह्मभावानुसन्धानसम्भवाद्विपास्यत्वञ्च सम्भवति। 'भूय एतामेवं ब्रह्मोपनिषदं वेद " इति हि क्रत्स्वाया मधुविद्यायाः ब्रह्मविद्यान्त्वमवगम्यते।।। ३२।।

इति मध्वधिकरणम् ॥ ८॥

## மத்வதிகரணம். (8)

[ப்ரம்மவித்பையில் தேவர் முதலானேர்க்கும் அதி காரமுண்டென்று நிரூபிக்கப்பெற்றது. சிற் சில தேவ தைகளே யுபாஸிப்பதாகத் தோற்றும் சிற் சில உபா ஸனங்களிலே அந்தந்த தேவதைகளுக்கு அதிகார முண்டா இல்ஃயோ என்பது இனி விசாரிக்கபடுகிறது.]

சார்தோக்யத்தில் மதுவித்யை யென ஒரு வி**த்பை** யுண்டு. அதில் 'உயரவுள்ள ஆதித்ய (சூரிய) கோ தேவதைகளுக்குத் தேனம்.' என த் தொடங்கி,'அங்குள்ள அம்ருதம் யாதொன்று, அத‰ா வஸுுக்க**ௌன்**ற தேவ தைகள் உண்கிருர்கள்' என்று கூறி, 'யாவௌஞைருவன் இவ்வாறு இவ்வம்ருதத்தை உபாஸிக்கின்றுன், அவன் வஸுக்களில் ஒருவனுகி அக்னியை முகமாகக் கொண்டு இவ்வம்ருதைக்கைக்கண்ட தெருப்தியடைகிறுன்' என்றது முதலான வாக்யங்களாலே ர்க்கு, யஐுஸ், ஸாமம் அதர் வவேதம், இதிஹாஸபுராணம் என்பவற்றில் விதிக்கப் பட்ட கர்மங்கள் மூலம் சேகரிக்கப்பட்ட ரஸங்களுக்கு ஆதாரமாய்த் தேகைவே யிருக்கும் ஆதித்தியனுடைய கிழக்கு, தெற்கு, மேற்கு, வடக்கு, மேற்புறம் இவற்றில் அடைவாக முன் சொல்லப்பட்டுள்ள அமிருத போகங் கூசு முறையே வஸுக்கள், ருத்ரர்கள், ஆதித்யர்கள், மருத்துக்கள், ஸாத்யர்கள் என்ற தேவகணங்கள் புஜிப்ப தாகப்பணித்து, அவர்கள் உண்பதாக ஆதித்யனின் அம் சங்கூன உபாஸிக்க வேண்டுமென்று உபதேசித்து, அவ் வம்சங்களே பிறகு அடையப்படுமென்றும் அறிவிக்கப் பட்டுள்ளது. இத்தகையை உபாஸன ங்களில் வஸு, ஆதித் யன் முதலானேர்க்கு அதிகாரம் உண்டா, இல்ஃலயா **யென ஸ**ம்சயம். வஸு முதலானேர் உபாஸிக்கப்படுகொற வரிற் சேர்ந்தவராகையாலே, உபாஸிக்கிறவனும் உபா ளிக்கப்படு <sup>க</sup>றைவ ஹம் 🕒 வெவ்வே*ரு* யிருக்கவேண்டுமா கையாலே தன்னேத் தானே தொழுவது கூடாதாகை வித்பையினுல் பெறப்படும் இவ் வஸ்வாதி பதவியை ஏற்கனவே யடைந்திருப்பதாலும் அதிகாரமில்2ல யென்பது பூர்வபக்ஷம்.

வித்தார்தமாவது-இங்கு வஸ்வா இகுளோ மட்டும் உபா விப்பதில்ஃ. வஸு முதலா ஞேர்க்கு அர்தர்யாமி யான ப்ரம்மத்திற்கே உபாஸூன. வஸு முதலா ஞேர் தங்களுக்கு அர்தர்யாமியான ப்ரம்மத்தை உபா விப்பதில் குற்றமொன்ற மில்ஃ. ஏற்கனவே வஸு பதம் பெற்றிருந்தாலும் மீண்டு மொரு முறை வஸுபதவி வேண்டுமென்று கேட்பதும் கூடும். (அப்பலினை யனுப வித்துத் பிறகு மோக்ஷமும் பலகைப் பெறப்படுவதும் இங்கே ஒதப்பட்டுள்ளது) ஆகையால் அவர்களுக்கும் அவற்றில் அதிகாரமுண்டு.

ஸு த்ரார்த்தமாவது-முதலி ரண்டு ஸு த்ரங்கள் பூர் வபக்ஷத்தைச் சொல்லும்; மூன்றுவது ஸித்தாந்தத்தை.

## மத்வாதிஷ்வஸம்பவாத் அநதிகாரம் ஜைமிநி: 1 3-30.

மதுவித்யை முதலான வற்றி ஆம் தேவதைகள் சில ருக்கு அதிகாரமில்?ல யென்றனர் ஜைமினி முனிவர். உபாஸிக்கப்படு கிறவரே உபாஸிக்கிறவராகக் கூடாமை யாலும், வஸ்வாதி பதவிகள் பெறப்பட்டுவிட்டதால் பெறப்படக் கூடியனவல்ல வாகையாலும். (30)

### ஜ்யோதிஷி பாவாச்ச. 1-3-31.

ப்ரம்மத்தின் விஷயத்திஸே தேவதைகளின் உபா ஸைனம் கூறப்பட்டிருப்பதாலும்.

" ஜ்யோதிஸ்ஸு க்களுக்கெல்லாம் ஜ்யோதிஸ்ஸு ம்ராணனுமான அழிவற்ற அந்தப் ப்ரமாத்மாவை தேவதைகள் உபாஸிக்கின்றனர்" என்ற வாக்யத்திலே தேவதைகளேத் தனியே குறிப்பிட்டதேன்? ப்ரம்மோ பாஸன மென்பது தேவர்களுக்கும் மனிதர்களுக்கும் மெனிதர்களுக்கும் பொதுவாயிருக்க தேவதைகளேச் சிறப்பாகக் கூறினது, 'சில உபாஸனம் தேவதைகளுக்குக் கூடுவதாகிறதில்லே; தங்களேயே தாங்கள் உபாஸிக் கூடாமையால்' என்பதை யறிவிக்கிறது. இங்குள்ள தேவா: என்கிற சொல் வஸ் வாதி தேவதைகளே மட்டும் கூறும். ஆக வஸ்வாதிகள் அந்த ப்ரமத்தை யுபாஸிப்பர்; மதுவித்யாதிகளில் அவருக்கு அதிகாரமில்லே யென்றபடி. வஸ்வாதிகள் கீங்கலாக வேறு தேவைதைகள் மதுவித்யையைச் செய் வதில் குற்றமொன்றுமில்லே.

#### பாவம் து பாதராயண: அஸ்தி ஹி 1-3-32.

உண்டென்பதை பாதராயணர் சொல்லு கின்றனர்; உளதாகையால். 'து' என்ற சொல் பூர்வ பக்ஷைக்கை கள்ளுவகைக் குறிக்கும். வஸ்வாதிகளுக்கு மதுவித்பையில் அதிகார மிருப்பதை போதராயண முனிவர் சொல்லுகிருர். வஸ் வாதிகளுக்கு வஸ்வாத்யுபாஸ்னமும் அப்பலீன அடைவ தம் பொருந்துமாகையால். இப்போது வஸுவாயிருப் பவர் மறு கல்ப்பத்திலும் (வஸுவாயிருக்க விரும்பலா மாகையால்) வஸுபதமும் அடையப்படக கூடியதாம். தன்ீன மட்டும் உபாஸிப்பதன்றிக் தனக்கு அந்தர்யாமி யான பிரம்மத்தை உபாஸிப்பதும் கூடும். 'யாவனரு வன்இந்த ப்ரம்ம வித்யையையறிகிறுன்'என்றதினின்று முழு மதுவித்யையும் ப்ரம்மவித்யை யென்றதும் அறிய லாகிறது-

#### 8. Madhvadhikaranam.

By the previous Sootras, it has been established that  $D\bar{e}vatas$  possess bodies and are entitled and qualified for  $Up\bar{a}san\bar{a}$ . Next; the opponent now points out that in respect of some  $Up\bar{a}sanas$ , the  $D\bar{e}vatas$  are not so qualified. This is considered in this Adhikarana:

# $MADHW\overline{A}DISHU$ $ASAMBHAV\overline{A}T$ $ANADHIK\overline{A}-$ RAM JAIMINI: 1-3-39.

"Jaimini says that in respect of Madhu Vidya and the like, they (the Devas) are not qualified because it is not compatible"

#### JYOTISHI $BHar{A}Var{A}T$ CHA 1-3-31

Since the contemplation (by Devas) is in respect of Brahman.

The query is this: The contemplation here (in Madhu Vidyā) is in respect of  $D\bar{e}vat\bar{a}s$ , etc., and not of Brahman; and the dieties can contemplate on Brahman only as stated below: " $D\bar{e}vas$  contemplate on that Effulgence which brightens other Lights and

gives them the power to light up." It is to be noticed that the reason why  $D\bar{e}vas$  only are mentioned here while  $D\bar{e}v\bar{a}s$  and men are equally qualified for such contemplations, is to show the distinction that  $D\bar{e}vas$  are qualified only for  $Brahm\bar{o}p\bar{a}sana$ . Hence, the opponent says that  $Madhu\ Vidy\bar{a}$ ; being a  $D\bar{e}vat\bar{a}ntara\ Vidy\bar{a}$  (meditation upon deities other than Brahman) is not one to be performed by these deities.

The answer is in the next Sootra:

### $BH\overline{A}VAM$ TU $B\overline{A}DAR\overline{A}YANA$ : ASTI HI 1-3-32.

"Badarayana says that it is to be performed by them (Devas) as what is required for it exists in them"

In Chandōgya in the passage beginning with "Asaw Vai Ādityō Dēvamadhu," which means, "Sooryamandala, the abode of Sun, is enjoyable by Dēvas as honey. The essences of Rch, Yajus, Sāma, Atharva Vedas and Itihāsa-Purāna are collected as honey on all the sides of Sooryamandala, East, South, West, North and above. The five Ganas, i. e. Vasu, Rudra Āditya, Marut and Sādhya live by enjoying these honies respectively. Whoever performs the Upāsanā of the Sun as such honey so enjoyed becomes each of the Ganas (one by one) and thus enjoys the honey."

The passage relating to the above contains this also:--"Vasus enjoy the first of the honies, i.e., of the Rgvēda. Whoever contemplates as above, he becomes one of the Vasus and gets satisfaction by seeing that honey through the eye of Agni." From this, the opponent argues that the result of contemplation is said to be that the contemplator becomes a Vasu. Hence, it follows that the Dēvatās who are

already Vasus need not perform  $up\bar{a}sana$ , since a person cannot contemplate on himself. So Vasus are not qualified to perform the  $Madhu-up\bar{a}sana$ ; same argument in the cases of other  $D\bar{e}vatas$  like Rudra  $\bar{A}ditya$  etc.

Answer: The words Vasu, Rudra,  $\bar{A}ditya$  do not mean merely the  $D\bar{e}vat\bar{a}s$  mentioned, but the Brahman the indweller in them. The contemplation of indwelling Brahman is not improper. As regards the fruit or gain to be secured, since the  $D\bar{e}vatas$  also are desirous of  $M\bar{o}ksha$ , the final release, the  $Up\bar{a}san\bar{a}$  may be performed by them also. As regards the doubt as to how it is possible for them to desire to become Vasu, etc., it is quite easy to conceive that they may desire for the same place for some time longer or in the next Kalpa. That the  $Madhu\ Vidy\bar{a}$  is  $Brahm\bar{o}p\bar{a}sana$  and that the  $M\bar{o}ksha$  is the desired end are clear from the passages: "Whoever practises  $Brahm\bar{o}p\bar{a}san\bar{a}$ , has no Rising or Setting (no birth or death). To him it is always bright as day (i.e.) He is omnisent." (32)

## (9) अपशूद्राधिकरणम्

# शुगस्य तद्दनाद्रश्रवणात् तदाद्रवणात् सूच्यते

# हि। १।३।३३॥

ब्रह्मविद्यायां शूद्रस्याप्यधिकारं ऽस्ति नेति संशयः। अस्तीति पूर्वः पक्षः; अर्थित्वसामर्थ्यसम्भवात्। शूद्रस्यनिग्निवद्यत्वेऽपि मनोवृत्तिमात्रत्वादु-पासनस्य सम्भवति हि सामर्थ्यम्। ब्रह्मस्वरूपतदुपासनप्रकारज्ञानञ्च इति-हासपुराणश्रवणदेव निष्पद्यते। अस्ति हि शूद्रस्यापि इतिहासपुराणश्रवणान् नुज्ञा, "श्रावयेच्चतुरो वर्णान् कृत्वा ब्राह्मणमत्रतः" इति। तथा तत्रैव विदुरादीनां ब्रह्मनिष्ठत्वं दृश्यते। उपनिषत्विप ("आजहारेमाः शूद्रनिनैव

मुखेनाल,पिष्यथा: " इति श्रूदशब्देन् मन्त्र्य ब्रह्मविद्योपदेशदर्शनाच्छूद्रस्यापीं हो धिकारः सूच्यते । रिद्धान्तस्तु — उपासनस्य मनोवृतिमात्रत्वेऽप्यनधीतवेदस्य श्रूदस्य उपासनोपायभृतज्ञानासम्भवात्, न सामर्थ्यसंभवः । कर्मविधिवद्धेपासनाविधयोऽपि त्रैवणिकविषयाध्ययनगृहीतस्वाध्यायोत्यन्नज्ञानमेवो पःयतया स्वीकुर्वते । इतिहास।दयोऽपि स्वाध्यायसिद्धमेव ज्ञानमुप्वृह्यन्तीति ततोंऽपि नास्य ज्ञानलाभः । श्रवणानुज्ञा तु पापक्षयादिफला ।
विदुरादीनां तु भवान्तरवासनया ज्ञानलाभाद् ब्रह्मनिष्ठत्वम् । श्रूदेत्य मन्त्रणमपि न चतुर्थवर्णत्वेन, अपितु ब्रह्मविद्यावेकल्याच्छ्यास्य संज्ञानिति । अतो
न श्रूद्रस्याधिकारः । स्त्रार्थस्तु — ब्रह्मविद्यावेकल्येन हंसोक्तानादग्वाक्यश्रवणात् तदेवाचायं प्रति आद्रवणाचाचायांण तस्य श्रुश्र्षोविद्याऽलाभकृता शुक्
सूच्यते । हिशाब्दो हेतौ । यसाद्रस्य शुक् सूच्यते, अतः शोचनाच्छूद्र इति
कृत्वा आचार्यो रैको जःनश्रुति श्रूद्रत्यामन्त्रयते; न जातियोगेनेत्यर्थः ॥३ ३॥

# क्षत्रियत्वगतेश्च । १।३३४॥

अस्य शुश्रुषोः क्षत्रियत्वावगतेश्च न जातियोगेन शूद्रेस्यामन्त्रणम्; प्रकरणप्रक्रमे हि 'बिहुदायी '' इत्यादिना दानपतित्वबहुतरपक्कान्नदायित्व-क्षत्तृप्रेषणबहुग्रामादिपदानेरस्य जानश्रुतेः शुश्रुषोः क्षत्रियत्वं प्रतीतम् ॥३४॥

# उत्तरत्र चैत्ररथेन लिङ्गात् १।३।३५॥

उपरिष्ट चिस्यां विद्यायां ब्राह्मगक्षत्रिययोर्वान्वयो दृश्यते - अथ ह शौनकं च कापेयमभिप्रतारिणञ्च " हित्यादिना । अभिप्रतारी हि चैत्ररथः क्षत्रियः । अभिप्रतारिणञ्चित्ररथत्वं च कापेयसाहचर्याक्षिङ्गाद्रेवगम्यते । प्रकरणान्तरे हि कापेयसहचारिणः चैत्ररथत्वं क्षत्रियत्वञ्चावगतम्, "एतेन वै चैत्ररथं कापेया अयाजयन् " हिति, "तस्माच्चेत्ररथो? नामैकः क्षत्रपतिर-जायत" हिति च । अतोईस्यां विद्यायाम्निवतो ब्राह्मणादितरे जानश्रुति-रिप क्षत्रियो भवितुमहित ॥३४॥

# संस्कारपरामर्शात् तदभावाभिलापाच ।१।३।३६॥

विद्योपदेशो, "उप त्वा नैष्ये" इत्युपनयनसंस्कारपरामर्शात्, भूद्रस्य तदभाववचनाच्चौनधिकारः। "नि श्द्रे पातकं किञ्चित्र च संस्कार-महिति" इति हि निषिध्यते॥३६॥

# तद्भावानिधारणे च प्रवृत्तेः ।१३।३७॥

"नैतदब्राह्मणो विवक्तुमहिति। समिधं सौम्याहर' इति शुश्रूषोर्जा-बालस्य शूद्रत्वाभावनिश्चय एवोपदेशे प्रवृत्तेर्गाधकारः ॥३७॥

# श्रवणाध्ययनार्थप्रतिषेधात् ।शस्य

शूद्रस्य अवणाध्ययनादीनि हि प्रतिषिध्यन्ते, '' हिस्माच्छू इसमीपे नाध्येतव्यम् '' इति । अनुपशृण्वतो ८ ध्ययनादिने संभवति ॥३८॥

# स्मृतेश्च ।शशशरा।

स्मर्यते च शूदस्य वेदश्रवणादौ दण्डः न् "अथ हाम्य वेदमुपशृण्वतः त्रपुजतुभ्यां श्रोत्रप्रिण्म्, उदाहरणे जिह्नाच्छेदो धारणे शरीरभेदः " इति ॥३६॥

### इति अपशूद्राविकरणम् ॥ ९ ॥

('மதுஷ்யாதிகாரத்வாத்' என்று ஆம் மனிதரல்லா தார்க்கும் அதிகாரமுண்டெனப்பட்டது. மனிதரிலும் சிலர்குகில்?ல யென்ன மேலதிகரணம்.)

## அபசூத்ராதிகரணம். (9)

ப்ரம்ம வித்யையில் சூத்ரனுககு அதிகாரமுண்டா, இல்லேயா என ஸம்சயம். உண்டென்பது பூர்வபகூடும்; மோகூதத்தில் அபேகைதையும், அநுஷ்டிக்க யோக்ய**தையு** மிருப்பதே காரணம். சூத்ரனுக்கு வேதத்தில் அதிகார யாகையாலே வேதத்திற் சொன்னை யாகாதி களேச் செய்வதற்காம் வைதிகாக்னியுமில்?ல, ஓதிப்பெறப் படும் வித்பையு மில்?ிலயென்று பூர்வமீமாம்ஸையிலேயே மூடிவு செய்யப்பட்டுள்ளது உண்மை. ஆயினும் ப்ரம்ம வித்பை பென்பது மனத்தின் வ்யாபாரமான த்யானம் மட்டுமே யாகையாலே சரீரத்தில் வர்ண வைஷம்ய மிரு**ந்தா** அம் மனது சிறந்த வகையிலிருக்கக் கூடுமாகை யால் அ*று*ஷ்டிக்க ஸாமர்த்தியம் இருக்க**க்கூடுமே, அதற்** கு ப்ரம்ம ஸ்வரூபத்தைப் பற்றியும், அதன் உபாஸனம் இவ்வாறென் றும் அறிவு வேண்டியது தான். அவ்வறிவு இதிஹாஸ புராணங்கள் வாயிலாகப் பெறப்படும். சூத்ர தைக்கும் இதிஹாஸ புராணங்க2ளக் கேட்ப**தற்**கு **அது** "ப்ராம்மணணே முன்னிட்டுக் கொண்**ட** மதியானது, **நா**ன்கு வர்ணத்தாரையும் கேட்கச் செய்யலாம்" **என்ற** ஸ்மிருதியிஞல் விளங்கும். அந்தப் பாரதத்திலேயே விதுரர் முதலான சூத்ரர்கள் ப்ரம்மோபாஸாத்தி லிழிர் திருக்கை காணலா கிறது. உப நிஷத்திலும், சா**ந்தோக்** யத்திலே, "சூத்ரனே! பசு முதலியவற்றைக் கொணர்ந் **தா**யே. இம்முகத்திணுலே நீ என்னே உபதேசிக்கச் செய்து கொண்டாய்'' என்று ரைக்வர் சூத்ரா! என்றழைத்து வித்போபதேசம் செய்தது கண்கூடு. அதனல் தைக்கு அதிகாரமிங்கு அறியப்படும்.

வித்தாந்தமாவது—உபாஸீணயென்பது மநோவ்யா பாரம்தான். (சூத்ரனுக்குச் சிறந்த மனம் இருக்கத் தகுமென்பதில் ஐயமில்ஃ) ஆகிலும் வேதமே ஓத அதி காரம் பெருத சூத்ரனுக்கு உபாஸகத்திற்கு வேண்டு மான அறிவுக்கு இடமில்ஃல யாகையால் யோக்யதை மில்ஃல. யாகாதிகளில் ஏன் சூத்ரன் இழிதல் கூடாது? வேதத்திலுள்ள யாகாதிகளேப் பற்றிய விதிகள் வேத விதியைப் பின்பற்றி அத்யயனத்திலிறங்கும் ப்ராம்மண கூதெர்ரிய வைச்யர்களாம் த்ரைவர்ணிகர்கள் அறிவுடன் இருப்பதால் அவர்களேப்பற்றியே **பி**றந்தனவாகின் றன அத்தகைய அதிகாரிகள் கிடைத்திருப்பதால் புதிதாகச் சிலரை அறிவு பெறுவித்து அநுஷ்டிககத் தாண்டு மளவுக்கு அவ்விதிகள் ப்ரவர்த்திககக காரணமில்2ல. ஆகையால் சூத்ரர்களுககு வேதம் ஒதுவதற்கு விதியில்லா மையால் அவர்கின யாகாதிகளுக்கு அதிகாரிகளாகக கொள்ளலாகாது. இது பூர்வ மீமாமஸையின் முடிவு. அவ்வாறே உபநிஷதித்திலுள்ள உபாஸ நாவிதிகளும் அவற்றை ஓதி வித்பையைப் பெற்றுள்ள த்ரைவர்ணிகர் மட்டிலே முடியுமே யண்றி சூத்ரர்களிடம் ப்ரவர்த்திகக கியாயமில்2ு. இதிஹாஸா தகௌாலே அறிவு பெற்ற வரையும் கொள்ளலாமே யென்னில், இதிஹாஸா தகள் வே*தா*ங்கங்களாய் வே*தத்*திற்கு உபப்ரும்ஹணங்கள்-அதாவது-வேதத்தினுல் வந்த அறிவை விசதமாக்குவதே அவற்றின் செயல். வேதத்திறைல் அறிவு த்ரைவர்ணி கர்க்கேயுண்டு. சூத்ரர்களுக்கும் இதிஹாஸாதிகளேக் கேட்க அனுமதி செய்யப்பட்டிருக்கிறதென் எனில், அது பாபம் போக்குவதற்காகவாம்; வேறு பலனுக்காகவு விதுராதிகள் ப்ரம்ம நிஷ்டராயிருந்தமை யெங் <u>வனை</u> மென்னில், அவர்கள் இந்த ஜன்மத்தில் ஓதியோ, ஓதாமலோ முதன் முதல் உபாஸனத்தில் இழிந்தாரல லர். முன்பி றப்பில் பெற்ற உபாஸன வாஸிணயாலே ஒரு வர் மூலமின்றியே நிஃனவுபெற்று ப்ரமம நிஷ்டராஞர். இனி, உபநிஷத்தில் சூத்ரா! என்று விளித்திருப்ப **தொன்**றே முககையமாய் இந்**த** அதிகரணத்தில் தெளிவு படுத்த வேண்டிய விஷயம். இங்கு சூத்ரா! எனவிளித்தது அவன் நான்காம் வர்ணத்தைச் சார்ந்தவனென்பதா லல்ல. பின் என்னவெனில். ப்ரம்ம வித்பையைச்பெருத குறைவால் அவனுக்கு சோகம் பிறந்ததுபற்றியே. ஆகை யால் (ஒரு ப்ரமாணமுமில்லா தது பற்றி) சூத்ரனுக்கு அதிகாரம் இல்ஃ. ஸு த்ரார்த்தமாவது-

### சுக் அஸ்ய ததநாதரச்ரவணுத் ததாத்ரவணுத் ஸூச்யதே ஹி. 1-3-33.

ஹம்ஸங்களின் அராதரமான பேச்சைக் கேட்ட தால், அப்போதே ஆசார்யீனக் குறித்து ஓடினதால் ஆசார்யனல் அறியப்பட்ட அவனுடைய சோகமானது சூத்ரா! என்றவிளிச்சொல்லால் தெருவிக்கப்படுகிறதே.

அநாதரமாகப் பேசினது அவனுக்கு ப்ரம்ம வித்பையிராமையாலே. சுக்=சோகம் உள்ளவன் சூத்ரன் என்று காரணப் பெயராக்கி இங்கே ரைக்வர் ஜாநச் ருதியை 'சூத்ர' என்றுர். இநகுறிப்பெயரன்று இங்கு இது.

#### க்ஷத்ரியத்வகதேச்ச. 1-3-34.

கூத்ரிய ஜாத்பென்றறியப்படுகையாலும்.

வித்யைக் கேட்க அவா கொண்ட இந்த ஜாநச்ருதி யானவன் கூதத்ரியனென அறியப்படுவதாலும் சூத்ர! என விளித்தது சூத்ர ஜாதியைப் பற்றி யன்று. இந்த வித்யையின் உபாக்கியானத்தின் தொடக்கத்திலே, வேகு வஸ்துக்களே யளிப்பவன்' என்றது முதலிய சொற் களால் கொடையாளியாதல், மிகப்பலவான சமைத்த அன்னங்களே யளித்தல், கூதத்தா என்னும் ஜாதியிலிருக் குமொருவணே ஏவுதல், வெகு க்ராமங்களே தானம் செய் தல் என்பவற்றுல், கேட்க விரும்பி வந்த இந்த ஜாந ச்ருதிக்ஷத்ரிய னென்பது ஊஹிக்கப்படும்.

## உத்தரத்ர சைத்ரரதேந லிங்காத். 1-3-35.

மேற்பாகத்தில் அறிகுறியால் சைத்ரரதனுயிருப் பவினக் கொண்டும்.

ரைக்வர் ஜாகச்ருதிக்கு ஸம்வர்க்கவித்பையை யுப தேசிக்கும் பாகத்திலே மேலே,"உண்ண உட்கார்ந்திருக் கும் காபேயனை சௌக&னயும் காக்ஷனேகியான அபி ப்ரதாரியையும் ப்ரம்மசாரி யொருவன் பிகைஷ கேட் டான்" என்றவிடத்தில் சொல்லப்பட்ட அபிப்ரதாரி என் பவன் கூதத்ரியன் சைத்ரதன் என்பது காபேயதேடு சேர்ந்திருப்பதால் தெரியவருகிறது. வேறிடத்தில் காபேயதேடு சேர்ந்தவன் கூதத்ரியனென்றும் சைத்ரரதன் என்றும் அறிந்துள்ளோம். "சைத்ரரதனேக் கொண்டு இந்த யாகத்தைக் காபேயர் நடத்தி வைத்தார்கள்" என்றும், "அதனைல் சைத்ரரதிகளிலொருவன் கூதத்ரியருக்குப் பதியானன்" என்றும் வாக்யங்கள் உள. ஆகையால் இந்த வித்யாஸந்தர்ப்பத்தில் மேலுள்ள இரு வரில் ஒருவர்ப்ராம்மணர், மற்றுருவர் கூதத்ரியர் என் பது திடமாகையால் முன்பாகத்தி ஆம் ரைக்வர், ஜாநச் ருதி யென்ற இருவரிலே ரைகவர் ப்ராம்மணரானபடியாலே வேறுருவரான ஜாநச்ருதி யென்பவர் கூதத்ரியரானபடியாலே வேறுருவரான ஜாநச்ருதி யென்பவர் கூதத்ரியராவிருத்தல் தகும்.

## ஸம்ஸ்கார பராமர்சாத் ததபாவாடிலாபாச்ச. 1 3-36.

(வித்பையை யுபதேசிக்குமிடத்தில்) உபாயாளம் ஸ்காரத்தைக் குறிப்பதாலும், சூத்ரனுக்கு அஃதில்ஃ யெண்று சொல்லியிருப்பதாலும்.

"உனக்கு உபாயாம் செய்வேஞக" என்று வித் யோபதேசத்திற்கு முன்னே உபாயாம் செய்வது நிவிக் கப்பட்டிருக்கிறது. "சூத்ரனிடம் பாதகமொன்றுமில்?லே. அவன் ஸம்ஸ்காரத்திற்குத் தகுதியுள்ளவனால்லன்" என்று சூத்ரனுக்கு உபாயா ஸம்ஸ்காரத்தையும் இல்?ல பெண்கிறது. (ஆக வித்யை யேது?).

## ததபாவநிர்த்தாரணே ச ப்ரவ்ருக்கே: 1-3-37.

சூத்ர னல்ல**ெனென**த் *தெளிர்தே* ப்ரவர்**த்**திப்ப தா<u>அ</u>ம்.

"அப்ராம்மணன் இவ்விதம் விலக்ஷணமாகச் சொல் லத் தகுதியுடையகொன். ஸோமயாகம் செய்யத் தகுதி யுடையனே! ஸமித்தைக கொண்டுவா"என் று பணிவிடை செய்து கற்க விரும்பின ஜாபாலனுக்கு சூத்ரனல்லன னென்ற நிர்த்தாரணேயின்மேலே உபதேசத்திலிழிக்த தால் சூத்ரனுக்கு வித்யையி லதிகாரமில்ஃயோம். (37)

### ச்ரவணுத்யயநார்த்தப்ரதிஷேதாத். 1-3-38.

வேதத்தைக் கேட்பது, ஓதுவது, அதன் பொருளான யஜ்ஞாதிகள் எல்லாம் சூத்ரனுககுக் கூடா என்று வசன மிருப்பதாலும்.

'ஆகையால் சூத்ரனுக்கு அரு இல் அத்யயனம்செய் தலாகாது ' என்றுற்போன்ற வசனங்கள் உளவே.

### 9. Apașoodrādhikarananı.

# $SUK \ ASYA \ TADAN \overline{A}DARA \ SRAVAN \overline{A}T$ $TAD \overline{A}DRAVAN \overline{A}T \ SOOCH YAT \overline{E} \ HI. \ 1-3-33.$

"Because of the overhearing of the casual speech of (swans) and his hurrying up (to Raikwa Rshi) sorrow of Janasruti is disclosed (So the word Soodra means 'sorrowful')"

Having disposed off the question, as to whether the  $D\bar{e}vatas$  are qualified for this  $Up\bar{a}sana$ , the next question is raised by the opponent, as to whether this Upasana is open to all Human Beings including Soodras. "True, in the Poorva Mimamsa, it has been already laid down that Soodras are not qualified to perform the Vēdic rites. Here the topic is discussed in connection not with Vēdic rites, but with Bhakti or Upasana. The reason for their exclusion from Vēdic rites is this. Vedic rites require Agni (Sacrificial Fire) and Vidya of Vedas. Agni is available for the three Varnas only, according to Vēdas; and Vēda-Adhyayana is also confined to them. Hence, the Soodras are not entitled to perform  $Yag\tilde{n}as$  as they have to be performed with sacrificial Fire and the chanting of Vēdas. But here in the case of Bhakti the argument is—As Upasana involves nothing more than mental contemplations, such  $Up\bar{a}sana$  is open to them also. As the

Soodras also desire Eternal Happiness and have the ability to do Upasana why not Upasana be open to them?"

The opponent goes on: It is said, 'how can they perform something laid down in Vēdas when they cannot study Vēdas.'—The answer is they can get all the informations from Itihāsas and Purāṇas which are certainly open to them to hear and read. For, it is laid down: "All the four Varṇas may be taught Itihāsas and Purāṇas keeping a Brahmin in front." Even in the Purāṇas it is found that Vidura (not quite a Brahmin) and others like him practised Brahmōpāsana. Even in the Upanishad Samvarga Vidyā there is one instance where a Ṣoodra was taught Brahma Vidyā: "Oh Ṣoodra! you have brought me all these things; with these ingredients you will make me instruct you."

Answer: The Sootra refers here to the narrative of the Swan and Janasruti which is as follows ·— " $J_{\overline{a}nasrut}$  was a generous man, gave with free hand and fed all who went to his place. One night a swarm of swans flew over his head and one of comparing him with Raikwa spoke disrespectfully of  $J_{\overline{a}nasruti.}$  He overheard this and at once hurried to find out the residence of Raikwa Rshi, approached him with presents, and requested him to instruct him (in Brahma Vidya). Having begun to instruct him Raikwa addressed the distressed  $J\overline{a}nasruti$  as stated above. The word 'Soodra' there used in addressing him means nothing more than that he was distressed, i.e., in grief for want of knowledge of Brahman; so it does not mean that he belonged to the fourth Varna.

So the Vadic passage is no authority for the view that Soodra is entitled to  $V\bar{e}dic\ Bhakti\ Y\bar{o}ga$ . Though Bahkti is a sort of mental contemplation, yet a Soodra, because of his want of qualifications to study  $V\bar{e}das$  or for  $V\bar{e}dic$  knowledge, cannot perform the Bhakti according to Vedic injunctions, as in the case of  $V\bar{e}dic$  sacrifices. The injunctions for  $V\bar{e}dic\ Bhakti\ Y\bar{o}ga$  apply only to persons who are qualified for studying  $V\bar{e}das$ .  $Itih\bar{a}sas$  and  $Pur\bar{a}nas$  are only  $V\bar{e}dangas$  and are intended to explain clearly the  $V\bar{e}das$  to the  $V\bar{e}das$  are found the injunctions and not in the  $V\bar{e}das$  are found the injunctions and not in the  $V\bar{e}das$ . Why then, it may be asked, the Soodras are permitted to hear  $Itih\bar{a}sapur\bar{a}nas$  at all. They are so allowed only to make themselves purified by that knowledge.

As to illustrations about Vidura and others, there were peculiar circumstances in those cases. Vidura, because of his previous virtuous actions, continued to retain and remembered the  $Brahma\ Vidy\ \bar{a}$  he had already acquired in the previous births. There is no place or question of his studying  $V\bar{e}das$  in this birth as Soodra and of his beginning the  $Bhaktiy\bar{o}ga$  only with the help of Puravic knowledge.

KHATRIYATVA GATĒ: CHA 1-3-34.

"Because also Janasruti was known a Kshatriya (not a Soodra.)

In the narrative, in summaning Janaṣruti, anxious to learn  $(Brahma\ Vidyā)$  the word Ṣoodra is used not to denote his caste. For, by th word Bahudāyi etc.,he is said to be a free and generous giver. He is also said to have distributed cooked food, and sent a Kshatr to

seek Raikwa (Kshatr is a servant under Kshatriya). He is also said to have gifted a number of villages. All these prove clearly that he was a king, i.e., a Kshatriya. Hence the word Soodra does not mean caste Soodra, but "sorrowful".

### UTTARATRA CHAITRARATHĒNA LINGĀT. 1-3-35.

"Also because of the reference to Chartraratha in the latter portion of this Vidya, Chartraratha beeing determined as Kshatriya, by some peculiar features."

From the later portion of this Vidya, two persons are referred to; it is clearly seen there that one of them was a Brahmin and the other a Kshatriya. Hence one of the persons referred to in the earlier passages also must be a Brahmin and the other a Kshatriya. The later passages referred to are: "When Kapaya, son of Saunaka, and Abhipratarin (Kakshasana's son) were being served (with food) came a Brahmacharin begging food."

Of these,  $K \bar{a} p \bar{e} y a$  was a  $Pur \bar{o}hita$  Brahmin who was the perceptor of Chitraratha Rajan as may be gleaned from the text (elsewhere) " $\bar{E}t\bar{e}na$  Vai Chaitraratham  $K \bar{a} p \bar{e} y \bar{a}$ :  $Ay \bar{a} jayan$ "—" $K \bar{a} p \bar{e} y a$  made Chaitraratha perform sacrifices."

This Chaitraratha was a king as seen from, "Tasmat Chaitrarathō Nāma Ēka. Kshatrapati: Ajāyata." "Therefore Chitraratha became Kshatrapati." From this it follows that there was some close connection between  $K\bar{a}p\bar{e}ya$  and Chaitraratha (descendent of the Kshatriya family of Chitraratha). Therefore the person named Abipratārin who took food with

Kapēya as stated in this Vidya should be a Chaitra-ratha, a Kshatriya. That the connection was between a Brahmin and Kshatriya in the later passage is thus clear. Hence, (in the present case also) the Janaṣruti must be a Kshatriya, the other being a Brahmin."

### SAMSKĀRA PARĀMARṢĀT TADABHĀVA-ABHILĀPĀT CHA. 1-33-36.

"Because a Samskara (Upanayana) is ordained at the time of Brahma-Vidya instruction and this Samskara is prohibited for a Soodra.

At the time of beginning of the Brahma-instruct-ion, the instructor says, " $Upa\ Twa$  Neshye"-I will invest you with Upanayana." Again there is the passage (from  $Manu\ Smrti$ ) "Soodra does not incur sin for want of Upanayana and he is not fit for it either."

# $TADABH\overline{A}VANIRDH\overline{A}RAN\overline{E}$ CHA PRAVRTTE: 1-3-37.

"Also because of the *Pravrtti* (the beginning of instruction) after ascertaining his not being a Soodra).

The passage relied on is from  $Chand\bar{o}gya$  and is as follows: "Na  $\bar{E}t\bar{a}t$   $Abr\bar{a}hman\bar{o}$  Vivaktum Arhati Samidham Sowmya  $\bar{A}hara$ ."

The reference is to the narrative of  $J_abala$  and Gautama of Haridrumat family. When  $Satyak_ama$  (Jabala) approached Gautama for Brahma Vidya, he asked him what was his  $G\bar{o}tra$ . He replied he did not know but he knew only that he was the son of Jabala (his mother). Gautama concluded and told Jabala that he must be a Brahmin because such a truthful speech cannot be expected from a person not Brahmin, Then he commanded him to bring sacred twigs

Thus it is to be inferred that a Soodra is not entitled for Brahma-Vidya.

#### "SRAVAŅA-ADHYAYANA-ARTHA-PRATISHĒDHĀT. 1-3-38.

"Bacause Soodra is prohibited by Srutis from hearing Vedas or investigating their meaning and getting the fruits through them."

The passage referred to is: "Tasmāt Ṣoodra-Sameepē Na Adhyētavyam"—"Hence do not recite Vēdas in the proximity of Soodras."

SMRTE: CHA 1-3-39.

"Because of the Smrti also."

Even the Smrtis ordain punishment for Soodras hearing the recitation of Vedas, etc., "If a Soodra hears Vedas (reads or recites) the ears of the hearer should be filled with hot lead and sealing wax. If he recited Vedas, his tongue must be cut. If he tries to repeat the recitations to keep it steadily in heart, his body must be cut." So Soodra is not entitled or qualified for  $Brahm\bar{o}p\bar{a}sana$ .

So it should be concluded that *Janaṣruti* could not be a *Soodra*, but he was a *Kshatriya* according to the references.

### ६ प्रमिताधिकरणशेषः

प्रासङ्गिकं परिसमाप्य प्रकृतं परिसमापयति-

## कम्पनात् । शशक्षणा

अङ्गुष्ठप्रमितप्रकरणमध्ये, प्यदिदं किञ्च जगत् सर्वे प्राण एजति नि सतम् । महद्भयं वज्रमुद्यतम्'', ("भयादस्याग्निस्तपति" इत्यादौ प्राण- शब्दनिर्दिष्टाङ्गुष्ठप्रमितजनितभयनिमित्तादंग्निबायुसूर्यप्रभृतिकृत्सजगत्कम्पना -च्छूयमाणादंङ्गुछप्रमितः परमात्मैवेति निश्चीयते ॥४०॥

# ज्योतिर्दर्शनात् ।शशश

अस्मिन्नेव प्रकरणे तत्सम्बन्धितया, '्न तत्र सूर्यो भाति" इत्यारभ्य ''तिस्य भासा सर्विमिदं विभाति" इति छ।दकस्यानविधकातिशयस्य भारश-ब्दाभिहितस्य ब्रह्मभूतस्य परस्य ज्योतिषो दर्शनाच अङ्गुष्ठप्रमितः परमात्मा ॥४१॥

## इति प्रमिताधिकरणशेषः ॥ ६॥

இவ்வாறு மூன்றதிகரணங்களாலே மனி தர்க்கு மேலான தேவதைகளுக்கும் எல்லா ப்ரம்மவித்பைகளி **லும் அ**திகாரமுண்டென்றும், மனிதரிலும் த்ரைவர்ணிக ரல்லா தார்க்கில்2ூயென் றும் தெரிவிக்கப்பட்டது. ஆக தேவதைகளும் மனி**த**ராயிருக்கும்போதே வேதம் ஒதுவ தால்ஒதுபவர் மனி தரெனவைத்து மனி தரைப்பற்றி வந்த வேதம் மனிதரின் ஹிருதயம் கட்டைவிரலளவானதாலே பரமாத்மாவை அங்குஷ்டமாத்ரனென்ற அங்குள்ள தாகையால் வேறு ப்ராணிகளிடத்தில்,வேறுவகையான **அள**விருப்*பி ஜா*ம் குற்றமில்‰ெயென்று ப்ரமிதாதிகர ணத்தில் இரண்டாம் ஸூத்ரத்தின் பொருள் விரிவாக உரைக்கப்பெற்றது. இனி அவ்வங்குஷ்டமாத்ரன் பர மாத்மாவே யன் றி ஜீவனல்லன் என்பதற்கு மீண்டும் இரண்டு கோரணங்கிளக் காண்பிக்க இரண்டு ஸு த்ரங் கள்—

### கம்பநாத். 1-3-40.

"ஒன்று விடாமல் உலகு முழுவதும் ப்ராணனென்ற பரமாத்மாவினிடத்தில் இருந்துகொண்டே அங்குநின்று வெளிவந்திருந்ததே, ஓங்கின வஜ்ரத்தினின்றுபோல் அவனிடத்தினின்றே மிக்க அச்சத்தால் நடுக்க மூற் றுளதே", "அவனிடம் பயப்பட்டு தஹிப்பதென்ற தன் தொழிலே அக்னி செய்கிறுன்" என்றுற்போன்ற வாக்யங்களிலே ப்ராண சப்தந்திறுல் சொல்லப்பட்ட அங் குஷ்டமாத்ரனுல் உண்டு பண்ணப்பட்ட பயம் காரணமா கப் பிறந்ததான அக்கி வாயு சூர்யன் முதலான முழுவுல கின் நடுக்கம் ஓதப்பட்டுள்ளதைக் கொண்டும் அங்குஷ்ட வளவுற்றவன் பரமாத்மாத்மாவன அறுதியிடப்படும். (40)

### ஜ்யோதிர் தர்சநாத் 1-3-41.

மிக்க ஒளியை யறிவித்ததா ஹம்—

அங்குஷ்டமாத்ரீணச் சொல்லு மிடத்திலேயே, "அவனருகில் சூரியனும் ஒளிபெறுன்" என்று தொடங்கி, "அவனது ஒளியினுலேயே இதெல்லாம் ஒளிபெற்று ளது" என்று எல்லாவற்றையும் மறைக்கின்றதும் உயர் வற உயாக்ததுமான பரப்ரம்மத்தின் ஒளியை 'பாலா' என்ற சொல்லால் சொல்லியிருப்பதாலும் அங்குஷ்டமாத்ரன் பரமாத்மாவே. (41)

#### Pramita Adhikarana—Continued

The previous three Adhikarnas are merely interludes. Now, we continue in the next two Sootras, the old investigation—(of Angustha Matra, one confined to the size of a thumb) which was begun in the Sootra 1-3-23.

### $KAMPAN\overline{A}T$ 1-3-40

"Because of trembling mentioned."

In the middle of the Upanishad relating to  $Angushta \ Matra$ , it is said, "The world sprung from Prana (Paramatman) trembles with fear of Prana as of the terrible Vajrayudha uplifted. Again, "On account of

fear from Him, Vayu, Sun, Indra, Agni, etc., perform their duties. "From these it is clear that what is stated to be of the size of a Thumb must be Paramatman.

### $JY\bar{O}TIR\ DARSAN\bar{A}T.$ 1-3-41.

"Because mentioning some of effulgence."

Next to the passage above quoted occurs the following: "In His presence, the sun shines not, the Sun's light is from Him" etc. Since Argushta-Matra Purusha has such a Brightness so as even to outshine the Sun, He must be Paramatman, not Jeeva.

## (10) अर्थान्तरत्वाधिकरणम्।

# आकाशो ऽर्थान्तरत्वादिन्यपदेशात् । १।३। ४२॥

छान्दोग्ये - आकाशो ह वै नामरूपयोर्निवहिता ते यदन्तरा तद्ब्रह्म तदमृतं स आत्मा " इत्यत्र/काशशब्दनिर्दिष्टः, कि मुक्तात्मा १, उत
परमात्मा निविद्या संशयः । मिक्तः इति पूर्वः पक्षः, " धूत्वा शरीरमकृतं
कृतात्मा ब्रह्मछोकमिसम्भवामि " इति मुक्तस्य/न-तरप्रकृतत्वात् ।
राद्धान्तस्तु "नामरूपयोर्निवहिता ते यदन्तरा "इति स्वयमस्पृष्टनामरूपत्या
नामरूपयोर्निवीं दृत्वेन श्रूयमाणो द्रयमाकाशो बद्धमुक्तो भयावस्थात् प्रत्यगात्मनीं प्रधान्तरत्वात् परमात्मेव । सूत्रार्थस्तु आकाशः परमात्मा, तस्य
नामरूपयोर्निवीं दुत्वतद स्वर्शत्वक्षणार्थान्तरत्वव्यपदेशात् ; प्रत्यगात्मनो खर्थानतरम्त एव नामरूपयोर्निवीं द्वा । बद्धावस्यस्तावन्नामरूपाभ्यां स्पृष्ट्यस्तत्यरवशस्वित न निवीं द्वा मुक्तस्यापि जगद्व्यापाररहितत्वान्न विवीं दुत्वम् ।
आदिशब्देन निद्पाधिकब्रह्मत्वामृतत्वात्मत्वादीनि गृह्यन्ते ; तानि निरुगाधिकानि मुक्तस्यापि न सम्भवन्ति ॥४२॥

ननु तत्त्वमस्यादिनैक्चःयपदेशात्, 'नेह नानाऽस्ति'' इति भेदप्रतिषेभाच्च न प्रत्यगात्मनोऽर्थान्तरभूतः परमात्मेस्याशङ्कश्चाह—

# सुषुप्त्युत्क्रान्त्योर्भेदेन ।शशश्रा

'वयपदेशात् 'इति वर्तते । ' प्राज्ञेनाऽऽत्मना सम्परिष्णक्तः. " 'प्राज्ञेनाऽऽत्मनाऽन्वारूढः" इति ष्ठुषुप्त्युत्कान्त्योः ल्रप्तसकलविशेषविज्ञा-नात् प्रत्यगात्मन्त्तदानीमेव सर्वज्ञतया भेदव्यगदेशात् प्रत्यगात्मनोऽर्थान्तर-भूत एव परमात्मा ॥ ४३ ॥

## पत्यादिशब्देभ्यः । १ । ३ ४४ ॥

परिष्वञ्जके प्राज्ञे श्रूयमाणेभ्य पत्यादिश्च देभ्यश्चीयं प्रत्यगात्मनी-र्थान्तरभूतः परमात्मा, (सर्वस्याधिशित सर्वस्य वशी सर्वस्यशानः । हित्यादौ। ऐक्योपदेशभेदप्रतिषेधौ तु ब्रह्मकार्यत्वनिबन्धनाविति ('तज्जलानिति— सर्वे खिल्वदं ब्रह्म') हित्यादिश्रुतिभिरेव व्यक्तौ ॥ ४४॥

इति अर्थान्तरत्वाधिकरणम् ॥ १० ॥

इति श्रीमगवद्रामानुजविरचिते वेदान्तदीपे प्रथमास्याध्यायस्य

तृतीय पाद ॥ ३ ॥

## அர்த்தாந்தரத்வாதிகரணம். (10)

[தஹரா நிகரணத் நிலே அல்ப்ப பரிமாண ப்ரஸ்தா வம ஏற்பட்டதாலே அதனின் று அங்குஷ்ட மாத்ர விசா ரம பிறந்தது இதுவரை வளர்ந்து முடிந்தது. இனி தஹர வித்யையில முதலி ஹளள ஆகாச சப்தம் பரமாத் மாவைச் சொல்வதானு ஹம அதன பிறகு ஜீவாத்மாவைப் பற்றிய ப்ரஜாபதி வாககியத்தின் மே ஹள்ள ஆகாச சப்தம் முகத ஜீவீனச் சொல்லு மென்ற கேளவியை மறுகக மேலதிகரணம. ஆக தஹரா நிகரணத்தோடு இதற்கு ஸங்கதியாம. இனி, ஜீவனிடத்தில் ப்ரஸித்த மான அங்குஷ்ட மாத்ர பதத்தை வாக்யாதி ஸ்வாரஸ்யத் தாலே ஜீவவிஷயமாகக் கொள்ளாமல் ப்ரமிதாதிகரணத் திலே பரமாத்ம விஷயமாகக் கொள்வதுபோல் ஆகாச பதத்தையும் பரமாத்ம விஷயமாகக் கொள்ளாமல் பூர்வ வாக்ய ஸ்வாரஸ்யத்தாலே ஜீவவிஷயமாகக் கொள்ள வேண்டுமென்ற கேள்வி யென்னவுமாம். 'ஜ்யோதிர் தர்சநாத்' என்று ஒளியைச் சொன்ன பிறகு ஆகாசதே என்று ஒளியைச் சொல்லும் ஆகாச பதத்தில் விசாரம் பிறக்கிற தென்னவுமாம். ஸ்வவாக்ய ஸ்வாரஸ்யத்தாலே பரமாத்மாவே என்றும் வைத்து ப்ரமிதாதிகரணத் தோடே ஸங்கதியுமாம்.

சாக்தோக்யத்திலே, ''ஆகாசமன்றே நாமரூபங்களை நிர்வஹிக்கும். அதுப்ரம்மம், அது அம்ருதம், அது ஆக்மா'' என்ற வாக்கியத்திலே ஆகாசமெனப்பட்டது முக்க ஜீவனை, பரமாத்மாவா என ஸம்சயம். முக்தனென்று பூர்வபக்ஷமாம். இதற்கு முன்னே, ''உடலே உதறிவிட்டுக் க்ருதார்த்தனுய் ஒருவராலும் ஸ்ருஷ்டிக்கப்படாது எப் போதுமுள்ள ப்ரம்மலோகம் செல்லுகிறேன்'' என்று முக்தாதமாவே மொழியப் பெற்றுளானைகையால்.

வித்தாந்தமாவது-ஆகாச சப்தமுள்ள வாக்யத்திற்கு, நாமரூபங்களே நண்றுக வஹித்தவன் நாமரூபங்களே விட் டிருக்கிறவன் என்ற பொருள் பொருந்தாது. நிர்வஹிதா என்பதற்கு நிச்சேஷமாக (முழுதும்) வஹித்தவன் என்ற பொருளே விட, நிர்வஹிககிறவன், நடத்துகிறவன் என்ற பொருளே ஸ்வரஸமானது. பரமாத்மா ஜீவணப் போல் கர்ம மடியாக நாமரூபங்களுக் குட்படுகிறுனல்லை கையாலே அவற்றை விட்டிருக்கிறு னென்பது நன்கு பொருந்தும். ஆகையால் பத்தன் முத்தனென்ற இரு வகை ஜீவனினும் வேறுன பரமாத்மாவே ஆகாசம். (முன் வாக்யத்திலே பரமாத்மாவின் ப்ரஸ்தாவம் இல்லா விட்டாலென்ன? அன்றி, 'ப்ரம்மலோகம்' என்று பர மாத்மாவிற்கும் ப்ரஸ்தாவம் அங்கு உளதே.) ஸூத்தார்த் தமாவது—

## ஆகாச: அர்த்தாந்தரத்வாதி வ்யபதேசாத் 1-3-42.

ஆகாசம் பரமாத்மாவே (முக்கூறிவனல்ல), ஜீவண விட வேறுன தன்மை முதலிய ஓதப்பட்டதால்.

ஜீவதுக்கு நாமரூபங்களே நிர்வஹிப்பவ கொண்றுல் ஜீவணேவிட வேறுனாவனென்றபடிதானே. நாமரூபங் கள் ஒரு காலுமில்லாதவன் என்ற தன்மையும் ஜீவணக க்ாட்டிலும் வேறுனமையேயாம். பத்த ஜிவதுக்கு நாம ரூபங்களே நீக்கியிருக்கக கூடுவதில்ஃ, முகதனுக்கும் நாமரூப நிர்வாஹம் கூடாதென ஜகத் வ்காபாரா திகர ணத்தில் ஸித்தமே. அன்றி, ப்ரம்மம் எனறுற் போன்ற இடுகுறிப் பெயர்களும் உள. சிறந்த தன்மையில் அவற்றின் பொருளகள் ஜீவனுக்குப் பொருந்தா. (42)

'ஜீவனும் ப்ரம்மமும் ஒன்று', 'அனேகம் வஸ்து இல்லே' பென்று அத்வைதமதத்தைச் சொல்லி த்வை தத்தைத் தகர்ந்திருப்பதால் ஜீவாத்மாவுக்கு மேற்பட பரமாத்மாவுண்டோ என்று கேள்வி பிறகக மறுமொழி சொல்லும் ஸூத்ரங்கள் இரண்டு.

## ஸுஷுப்த்யுத்க்ராந்த்யோ: பேதேந. 1-3-43.

உறக்கத்திலும், உட2ு விட்டுப்போமிடத்திலும் வேறெனு விளககி யிருப்பதால்.

முன் ஸூத்ரத்தினின்று 'வ்யபதேசாத்' என்ற சொல்லேச் சேர்த்துக் கொள்க. 'ப்ராஜ்ஞஞன பரமாத் மாவிஞல் தழுவப்பட்டவஞய்'' என்றும், 'ப்ராஜ்ஞஞன பரமாத்மாவிஞல் தொடரப்படும்'' என்றும் உறக்கத்தி ஆம் உடலினின்று புறப்பட்டிருக்கும் போதும் எல்லா வறிவுமின்றியிருக்கும் ஜீவாத்மாவைக் காட்டிலும் அப் பொழுதே ப்ராஜ்ஞஞன பரமாத்மாவிற்கு வேருனைமை விளைக்கப்பட்டுள்ளதே.

### பத்யாதி சப்தேப்ய 8 1 3-44.

ஜீவீனத் தழுவும் ப்ராஜ்ஞன்விஷயமான, 'எல் ஸோர்க்கும் இறைவன், எல்லாம் வசப்படுத்தினவன், எல்லாம் நியமிக்கின்றவன்' என்ற வாக்யத்திலே ஜீவ கோக் காட்டிலும் வேறுக, பதி முதலான சொற்களேக் கொண்டும் சொல்லப்பட்டுளான். ஒன்று என்று அத் வைதமாகப் பேசினது கார்யமும் காரணமும் ஒன் றென்ற கொள்கையைக் கொண்டாம். அதனையே, அமேகம் இல்லே என்று த்வைதத்தைத் தள்ளினு தமாம். ''ப்ரம்மத்தினின்று பிறவி, பிழைத்தல், அழிதல் பெறு வதாலே இஃதெல்லாம் ப்ரம்மமே'' என்றன்றே வேதங் கள் விரித்துரைக்கின்றன.

> ஸ்ரீ பகவத் ராமா நுஜர் அருளிச் செய்த வேதார்த தீபத்தின் மொழிபெயர்ப்பில் முதல் அத்தியாயம் மூன்ரும் பாதம் முற்றும்.

> > சுபமஸ்து.

### Arthantaratwa-Adhikaranam. 10.

 $ar{A}Kar{A}$  $\cite{S}:ARTHar{A}NTARATWar{A}DIVYAPADar{E}$  $\cite{S}ar{A}T.$ 

"Akasa is Paramatman because of the difference etc. mentioned.,"

In  $Chand\bar{o}gya$  occurs the passage, " $Ak\bar{a}s\bar{o}$  Ha Vai Nama  $Roopay\bar{o}$ :  $Niravahit\bar{a}$  — Tat Brahma; Tat Amrtam; Sa  $\bar{A}tm\bar{a}$ ." The question is whether  $\bar{A}k\bar{a}s\bar{a}$  here is Mukta Jeeva (Released Jeeva) or Brahman. Opponent says it is Mukta Jeeva, because in the passage previous to the above, the Jeeva is mentioned as the principal, "After shaking off this body I shall enter the uncreated Brahma  $L\bar{o}ka$ ." Therefore, it is argued, in the above passage,  $\bar{A}k\bar{a}s\bar{a}$  must mean only Jeeva. From the very words of the passage quoted above, it is clear that a Mukta  $\bar{A}tman$  is referred to as  $\bar{A}k\bar{a}s\bar{a}$ , because, he has been bearing Names and Forms and he is free of them. This bearing Names and Forms and giving them up are attributes of Jeeva only.

Answer: The word "Nirvahita" means not bearing", but one who directs, i.e.,  $\overline{A}kasa$  is stated here not as a bearer but as Director of Names and Forms and as not affected by them. Hence  $\overline{A}kasa$  is Paramatman. Jeevatman cannot become a Director, because even in his released stage, he has no function in the matter of Creation. "The words Brahma, Amṛta and  $\overline{A}tma$  are appropriate only when applied to Paramatman.

The next question raised is that Jeeva is not other than Brahman, because the  $V\bar{e}das$  say: "Tat Twam Asi." " $N\bar{e}ha N\bar{a}n\bar{a} Asti$  "Thou art that," "There is no many."

This is answered by the Sootras following: SUSHUPTI-UTKRANTYŌ: BHĒDĒNA. 1-3-43.

Because in the state of sleep and in going away (from the body) distinctiveness is mentioned.

(Note: The word  $upad\bar{e}s\bar{a}t$  in the previous passage is to be understood as used here.) There are two Sootras one of which relates to deep sleep and the other to death. The first says that Jeeva is embraced by  $Prag\tilde{n}a$   $\bar{A}tman$  in deep sleep, and the other states that Jeeva is taken by Pragna when he dies. It follows from the above that there are two  $\bar{A}tmans$ , one is embraced, while other embracer etc. One is  $ag\tilde{n}a =$  an ignorant person, while other  $Prag\tilde{n}a$ , all-knowing person. Hence Jeeva and  $Puram\bar{a}tman$  cannot be one.

### PATYĀDIŞABDĒBHYA: 1-3-44.

"From the word Pati, etc. also, Paramatman is distinct from Jeeva"

"Saravasyadhipati:, Saravasya Vasee, Saravasya Eesana:—" All these passages describe him as the Lord of all the Controller of all, and the Ruler of All. Hence, Jeeva is distinct from Brahman.

The unity spoken of  $Tat\ Twam\ Asi$  is to be understood as indicating the cause and effect and not identity. This point is described in a passage, "Sarvam Khalu Idam Brahma" in the first Adhikarana of the 2nd Pada. Regarding the passage, "Nēha Nānāsti etc.: as all these (Chētana and Achētana) become adjuncts to him, and have no independant existance, it may be properly said, "there is no "Many". Thus Akasa is Brahman and not even the released soil.

#### Thus ends Third Pada.

## प्रथमाध्याये चतुर्थः पादः

## (1) आनुमानिकाधिकरणम्

# 

कठवल्लीषु ("इन्द्रियेभ्यः परा ह्यर्था अर्थेभ्यश्च परं मनः । मनसश्च परा बुद्धिबुद्धेरात्मा महान् परः । महतः परमन्यक्तमन्यक्तात् पुरुषः परः । पुरुषात्र परं किञ्चित् सा काष्ठा सा परा गितःः " हित्यत्र किं साङ्ख्योक्तं प्रधानमन्यक्तराञ्च्दाभिधेयम्, उत नेति संशयः । प्रधानमिति पूर्वः पक्षः; "महतः परम् " हित्यादितक्तन्त्रप्रक्रियाप्रत्यभिज्ञानात् , (पुरुषात्र परं किञ्चत्" इति पञ्चविशकपुरुषातिरिक्ततत्त्वनिषेधाच । राद्धान्तस्तुनान्यक्तराञ्चेन प्रधानमिह गृह्यते; पूर्वत्र (आत्मानं रिथनं विद्धि शरीरं रथमेव च' हित्यादिना उपासनानिर्वत्तये वश्येन्द्रियत्वापादनाय, ये आत्मशरीरबुद्धिमनइन्द्रियविषयाः, रिथर्यसारिधप्रमहित्यत्वापादनाय, ये आत्मशरीरबुद्धिमनइन्द्रियविषयाः, रिथर्यसारिधप्रमहित्यत्वापादनाय, ते आत्मशरीरबुद्धिमनइन्द्रियविषयाः, ("इन्द्रियेभ्यः पराः" हित्यादिनोच्यन्ते। तत्र चेन्द्रियादयः स्वश्वदेनैव गृह्यन्ते। रथत्वेन रूपितं शरीरिमहित्यक्तश्वदेन गृह्यत इति ने ह तत्तन्त्रप्रियाप्रत्यभिज्ञागन्धः। ('अव्यक्तात् पुरुषः परः'' हिति च न पञ्चविंशकः; अपि तु प्राप्यः परमात्मैव । अन्तर्यामितयोपासनस्याप्य-पायभूत इति, स इह वशीकार्यकाष्ठात्वेन ('पुच्यान्न परं किञ्चित्'' इत्युक्तः।।

स्त्रार्थस्त — एकेषां कठानां शाखायाम्, आनुमानिकं प्रधानं जगत्कारणत्त्रेन ("महतः परमव्यक्तम्" हित्याम्नायने कत्त्रः, अव्यक्तशब्देन शरीराख्यक्रपकविन्यस्तिय गृहीतेः — पूर्वात्रात्मादिषु रिथरथ। दिक्रपकविन्यस्तिषु रथत्वेन क्रिपतस्य शरीरस्य त्रिव्यक्तशब्देन गृहीते रित्यर्थः। अतो वशीकार्यत्वे पराः इहोच्यन्ते। दश्यति च एनमर्थं वाक्यरोषः, इन्द्रियादीनां नियमनप्रकारं प्रतिपादयन् ; "यच्छेत् वाङ्मनसी" इत्यादिः।।

कथमव्यक्तशब्दस्य शरीरं वाच्यं भवतीत्याशङ्कचाह—

# सूक्ष्मं तु तद्रहित्वात्। १।४।२॥

तुशब्दे डवधारणे । सूक्ष्मम् अव्यक्तमेव विस्थान्तरापन्नं शरीरं भवितः तदवस्थस्यव कार्याहत्वात् ॥२॥

यदि रूपकविन्यस्ता आत्मादय एव वशीकार्यत्वे पराः, 'इन्द्रियेभ्यः परा' इत्यादिना गृह्यन्तेः तर्हि 'अव्यक्तात् पुरुषः परः। पुरुषात्र परं किञ्चित्' (इति पुरुषप्रहणं किमर्थमित्यत आह—

# तदधीनत्वादर्थवत्। १ । १ । ३ ॥

अन्तर्यामिरूपेणाविस्थितपुरुषाधीनत्वात् आत्मादिकं सर्वं रथिरथत्वा-दिना रूपितम् अर्थवत् प्रयोजनवद्भवति। अत उ ॥सनानिर्वृत्तौ वशीकार्यकाष्ठा परमपुरुष इति ,तद्रथिमिह रूपकविन्यस्तेषु परिगृह्यमाणेषु, पुरुषस्यापि अह-णम्। उपासनिर्वृत्त्युपायकाष्ठा पुरुषः प्राप्यश्चेति "पुरुषान्न परं किञ्चित् सा काष्ठा सा परा गतिः" इत्युक्तम्। भाष्यप्रकियया वा नेयिमदं सूत्रम्—परमपुरुषशरीरतया तद्धीनत्वाद् भूतसूक्ष्मम्व्याकृतमर्थविति तदिह्याव्यक्त-शब्देन गृह्यते; न्बिह्यात्मकं स्वनिष्ठं तन्त्रसिद्धम्—इति ॥३॥

# ज्ञेयत्वावचनाच । १ । १ । १ ॥

यदि तन्त्रसिद्धप्रकियेहाभिषेता, तदार्डव्यक्तस्यापि ज्ञेयत्वं वक्तव्यम्। भिव्यक्ताव्यक्तज्ञानात्' हिति हि तत्प्रकिया। न ह्येव्यक्तिमिह ज्ञेयत्वेनो-क्तम्। अतश्चरत्र न तन्त्रप्रकियागन्धः॥४॥

# वद्तीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात्। १। १। ४। ५॥

"अशब्दमस्पर्शम्" इत्युपक्रम्य 'महतः परं ध्रुवं निचाय्य तं मृत्यु-मुखात् प्रमुच्यते" इति प्रधानस्य ज्ञेयत्व निन्तरमेव वदतीयं श्रुति वित चेत्— तिन्न, "अशब्दमस्पर्शम्" इत्यादिना, प्राज्ञः परमपुरुष एव इति च्यते, 'सोऽध्वनः पारमामोति तद्विष्णोः परमं पदम्" "एष सर्वेषु भ्तेषु गूढो-तना न प्रकाशते" इति प्राज्ञस्यैव प्रकृतत्वात् ॥५॥

# त्रयाणामेव चेवमुपन्यासः प्रश्तश्च । १ । १ । ६ ॥

अस्मिन् प्रकरणे ("येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्ये" हित्यारभ्य आ समाप्तेः, परमपुरुषतदुपासनोपासकानां त्रयाणामेव, एवं-ज्ञेयत्वेन उपन्यासः प्रश्रश्च दृश्यते; न प्रधानादे नान्त्रिकस्यापि। अतश्च न प्रधानमिंह ज्ञेय-त्वेनोक्तम् ॥६॥

## महद्रच्च । १ । १ । ७ ॥

यथा ('बुद्धेरात्मा महान् पर.'' (इत्यात्मशब्दसामानाधिकरण्यात् मह् च्छब्देन न तान्त्रिकं महत्तत्त्वं गृह्यते, एवं व्यक्तशब्देनः पि न तान्त्रिकं प्रधानम् ॥७॥

इति आनुमानिकाधिकरणम् ॥१॥

### ஸ்ரீ :

முதல் அத்யாயம் மான்காம் பா*த*ம்.

இந்தப் பாதத்தில், 'பிறமதத்தைச் சொல்லுமமைப் பில் தோன்றும் சில வேத வாக்கியங்களும் பிற மதத் தைச் சொல்வனவல்ல' என விளக்கி ப்ரம்மமே காரண மென அறுதியிடப்படுகிறது.

### அநுமாநிகாதிகரணம். (1)

## ஆநுமாநிகம் அபி ஏகேஷாம் இதி சேத்-ந-சரீரருபக விந்யஸ்தக்ர்ஹீதே: த்ர்சயதி ச. 1-4-1.

செலரோதும் வேதத்தில் மூலபருகருதியும் (கூறப்படடுளது எனனில், இல்ஃல், முனை ரூபகவகையில் அமைக்கப்பட்டதான உடிஃபே குறிப்பதால். (இவ்வாத்தத்தை மேல் வாகயமும்) விளக்குகிறது.

கடவல்லியில், "இந்த்ரியங்களேக் காட்டில் விஷயங்கள் மேலானவை (வசப்படுத்த அரியவை). விஷயங்களே விட மனது மேலானது. மனதைவிட அத்யவஸாயம் (உறுதி)ஸங்கல்ப்பம் மேலாம். அத்யவஸாயத்தினும் பெரி நு மஹுத்தாம் ஆத்மா. மஹுத்துக்கு மேலானது அவ்யக் தம். அவ்யக்தத்தினும் மேலானவன் புருஷன். புருஷ ணுககு மேற்பட்டதொன்றில்லே. அதே கடையெல்லே. அதே வெறவேண்டியது." என்ற விடத்தில் அவ்யக்தம் என்று சொல்லப்பட்டது ஸாங்கயர் சொன்ன ப்ரகிரு தியா, இல்லேயா என ஐயம் கிளர்கிறது. ப்ரக்ருதியே என்றதாம் பூர்வபக்கும் 'மஹத்திற்கு மேலானது அவ் யக்தம்' என்றவாறு அம் மதக்கோட்பாடே தோன்றுவ தாலும் 'புருஷேனுக்கு மேலொன்றுமில்லே' என்று இரு பத்தைந்தாம் தத்துவமான ஜீவனுக்கு மேலான தத்து வத்தை இல்லே யென்பதாலும்.

வித்தாந்தமாவது—அவ்யகத என்ற சொல்லால் இங்கு ப்ரக்ருதி கொள்ளப்படுகிறதன்று. முன், ''ஆத் மாவை இரதமுடையவஞைகவும் உட2ல இரதமாகவும் என்று தொடங்கி ஆத்மா, உடல், புத்தி, மணது, இந்திரி யங்கள், சப்தாதி விஷயங்கள் என்றவை, (உபாஸணம் நிறைவேறுவதற்காக இந்திரியங்களே வசீகரிப்பதென் பது ஸித்திக்கவேண்டுமெனக் கருதி) (இரதமுடையவன், இரதம், தேர்ப்பாகன். கடுவாளம், குதிரை, போகப்படும் இடங்கள் என்றவையாக) ரூபித்துக் கூறப்பட்டண. **அவ**ற்றி**ல்** வசப்படுத்**த** வேண்டுவதில் மேன்மேல் முக்கிய மானவைகளே, கீழ் எடுத்த, "இந்திரியங்களுக்கு மேலாம் விஷயங்கள்" என்றவாறுன வாக்கியம் குறிக்கின்றது. இங்கு இந்திரியம் முதலானவை கேரான சொல்லாலேயே கூறப்பட்டுள்ளன. கீழ் இரதமாக ரூபிக்கப்பட்ட உடல் இங்கு அவ்யக்**த**ம் என்ற சொல்லால் கொள்ளப்படு கிறது. ஸாங்க்யமத ப்ரக்ரியை சிறிதுமிங்கில்?ல. ஆகையால் **''அவ்யக்தத்**திற்கு மேலானவன் புருஷன்'' என்ற வாக் யத்திற் சொன்ன புருஷன்கூட 25ம் தத்துவமான ஜீவ னைஸ்ஸன்; அடையப்படவேண்டும் பரமாத்மாவே. அந்தர் யாமியாய் உபாஸகத்திற்கும் உபாயமானதால் அவனே இங்கு வசீகரிக்கப்படவேண்டியவற்றில மிகவும் மேலான எனவே ''புருஷனுக்கு மேலொன் றுமில்ஃ' வன். யென் றது.

இப் பொருளோ மேல் வாக் முதலானவற்றை ம**னத்** தில் அடக்கவேண்டும் என்று தொடங்கி இந்திரியம் மு**த** லானவற்றை அடக்கும் வகையைக் கூறும் வாக்கிய மும் விளக்கும்.

அவ்யக்**த** என்ற சொல்லுக்கு உடல் எங்ஙனம் பொருளாமென்ன, உரைக்கிறுர்—

### ஸூக்ஷ்மம் து ததர்ஹத்வாத். 1-4-2.

து என்பது தேற்றக் குறிப்பு. ஸ்ூக்ஷமமான ப்ருக்ருதி வஸ் துவே ஒருவகை மாறுதஃப் பெற்று உடலாகிறது. (ஆக அவ்யக்தம் இங்கு உடலே). உடல்யியிருந்துதானே உபாஸ்ணுதி கார்யத்திற்குப் பாங்காம். (2)

ரூபகப்படுத்தபட்ட ஆத்மா முதலானவையே வசி கரிக்கவேண்டு வதைப் பற்றி, 'இந்திரியங்களில் மேலாம் விஷயங்கள்' என்றவாறுன வாக்கியங்களில் கொள்ளப் படுகென்றன வாகில் (அங்குச் சொல்லப்படாத பெருஷிண) 'அவ்யக்தத்திற்கு மேலானவன் புருஷேன். புருஷேணுக்கு மேற்பட ஒன்று மில்ஃ'' என்று கூறுவதென் என்னில்-

### தததீநத்வாத் அர்த்தவத். 1-4-3.

ப்ரம்மத்திற்கு அதீனமாயிருப்பதால் (ஆதமாதிகள் எல்லாம் பயன் பெறும்.

ரதி முதலானபடி ரூபிக்கப்பட்ட ஆக்மா முதலான வை யாவும் அந்தர்யாமி யாயுள்ள புருஷ்ணுக்கு அதீனமா யிருப்பதால் பயனளிப்பனவாம். எனவே உபாஸ்னம் நிறைவேறுவதற்கு வசீகரிக்கப்பட வேண்டுமவற்றில் கடையெல்2ல அவனே யாகையால் அதற்காகவே இங்கு ரூபிக்கப்பட்டவற்றைக் கூறும்போது புருஷ்2ணயும் கூறி னதாம். உபாஸ்னம் முடிவுபெற உபாயமானவற்றில் எல்2லையும், அடையப்பட வேண்டியவனும் அவனென்றே மேல் வாக்யம் கூறுகிறது.

இந்த ஸூத்ரத்திற்கு ஸ்ரீ பாஷ்யத்திற் சொன்ன படியும் பொருள் கொள்ளலாம், அதாவது—அவ்யக்த மென்று மூல ப்ரக்ருதியைக் கொள்வதென்றுல் ஸாங்க்ய மதத்திற் சொன்ன அவ்யக்தமன்று என்ன வேண் டாவே என்ற விணைவிற்கு விடையளிப்பது இது—ப்ரம் மத்திற்கு அதீனமானபடியாலே அத்தகைய ப்ரக்ருதி சொல்லப்படுகிறது. ஸாங்க்யர்கள் இசைந்த ப்ரம்மாத் மகமாகாத ஸ்வதந்த்ரமான ப்ரக்ருதி கொள்ளப்படுகிற தில்ஃ யென்றபடி

### ஜ்ஞேயத்வாவசநாத் ச*.* 1-4-4.

அறியப்படவேண்டிய தாகச் சொல்லப்படாததாலும்.

ஸாங்க்யமதத்திற் சொன்ன ப்ரக்ருதியைக் கொள் வதாஞல் 'அதனேயறியவேணடும்' என்றும் கூறியிருக் கும். ஏனெனில், வ்யக்தமென்ற உலகு, அவ்யக்தமென் கிற காரணமான ப்ரக்ருதி, ஜீவன் இவற்றின் பகுத்தறி வினுல் மோக்ஷ மென்றது அவர்களின் கொள்கை. அவ் வாறு அறியப்பட வேண்டியதாகக் கூறுததால் அப் பக்ஷும் இங்குக் கருதப்படமாட்டாது. (4)

### வததீதி சேத். ந-ப்ராஜ்ஞோ ஹி ப்ரகரணுத். 1-4-5.

(அதுனை யறியவேண்டுமென்பதையும்) சொல்லுகிறதென்னில், இலுலே. ப்ரஜ்ஞன் தானே அங்கு ப்ரகரணத்தை யனுஸரித்துப் பணிக்கப படுகிறுன்.

"சப்தமற்றதும், ஸ்பர்சமற்றதும்" என்று தொடங்கி, "மஹத்திற்கு மேலாய் ஸ்திரமான அதைக் கண்டு ஸம்ஸா ரத்தின் வாயினின்று விடுபடுகிறுன்" என்று ப்ரக் ருதியை அறியவேண்டுவது மேலே மொழியப் பட்டதே என்ன வேண்டா. அந்த வாக்கியத்திலும், சப்தம் ஸ்பர் சமெல்லாமில்லாதவனெனப் பரமபுருஷனே சொல்லப் படுகிறுன். 'ஆத்மா முதலானவற்றின் தன்மையறிந்த வன் செல்லவேண்டும் வழியின் முடிவான விஷ்ணுவின் சிறந்த ஸ்த்தானத்தையடைகிறுன்', 'இந்த ஆத்மா எல் லா ப்ராணிகளிலும் மறைந்திருந்து புலப்படாமலிருக்கி ருன்' என்று பரமாத்மாவே முன் கூறப்பட்டுள்ளானே.

## த்ரயாணுமேவ ச ஏவம் உபந்யாஸ: ப்ரச்ந: ச. 1-4-6.

**மூ**ன்றைப் பற்றியே அறியப்படவேண்டியதாக மொழிதலும், வினுவும்.

இந்த ஸந்தர்ப்பத்திலே, '(மோக்ஷம் பெற) மரண மடைந்த மனிதன் விஷயத்திலே யாதோர் ஐயமுண்டு' என்று தொடங்கி உபநிஷத்தின் முடிவு வரையில், பரமபுருஷன், அவனது உபாஸனம், உபாஸிப்பவன் என்ற மூன்றைப் பற்றியே அறியப்பட வேண்டியதாக மொழிதனும், முன் வினையும் காண்கின்றன. 'ஸாங்க்யரு டைய மூலப்ரக்குதி முதலானவற்றின் மொழிதல் இல்லே. ஆக ப்ரதானம் இங்கு அறியப்பட வேண்டியதாகக் கூறப்படவில்லே. (6)

### மஹத்வச்ச 1-4-7.

'புத்திக்கு மேலாம் மஹான் ஆத்மா' என்ற வாக யம் மஹத்தத்துவம ஸாங்கயர் இசைக்ததைக குறிப்பிட மாட்டாதே. ஆத்மாவாக அதீனச் சொல்லியுள்ளதே. (மஹத்தான = முன் சொன்னவற்றிற்கு மேலான ஆத்மாவென்று ஜீவாத்மாவைத்தானே அங்குச் சொல் வதாம்) அது போல 'அவ்யகத' என்ற சொல்லும ஸாங் கய ப்ரகருதியைச் சொல்வதன்று.

The fourth Pada takes up for examination passages which suggest references supporting other philosophies like Sankhya.

### Ānumānika Adhikaraņa. 1.

ANUMANIKAM API ĒKĒSHAM ITI CHĒT NA ŞAREERA ROOPAKA VINYASTA GŖHEETĒ: DARŞAYATI CHA 1-4-1.

Anumanika (Woola Prakrti) is understood as World-Cause according to the persons of a certain Branch of Veda, Katha Sakha. No ' the word "Avyakta" means body compared to a Ratha. This is clear from the later passage.

In the Kathavallee occurs this passage:— "Meterial objects are superior to senses; Superior to meterial objects is the mind; Superior to it is the Mahān Ātman (i.e., Jeevatman), Superior to the Mahān Ātman is Avyakta (meaning body); Superior still is Purusha (Paramātman). There is nothing higher than this. This is the ultimate end, and that is the thing to be attained."

The Opponent says: All the technical terms employed by Sānkhyas in their doctrine (Such as Indriya, Manas, Buddhi, Mahān, Avyakta, Purusha) are found

here. So the word Avyakta must mean the same thing as in Sankhya philosophy, i.e., Moola-Prakṛti. Since Sankhyas do not accept the existence of Eeṣwara, the word Purusha must be taken to mean Jeeva only. If it is queried what about Mahan Atman used in the previous passage, he answers by saying that the word Mahan does not refer to soul but only to Mahat Tatva of Sankhyas, the first manifestation of Moola-Prakṛti. The word Atman is used in this connection because, Mahat, the second stage of Matter pervades everything.

Answer: The passage under consideration is contained in the reply by Yama to Nachiketas who got a boon of him and requests to let him know the nature of the stage of a person who departs giving up the body. The metaphor under consideration is contained in the answer by Yama comparing Atman to the owner of a chariot, Sareera to the chariot, Determination of mind to the chariateer, Mind to the bridle. Indriyas as horses and the material objects as the country of journey. Yama goes on to say that a person in control of all these attains Vishnu Pada. Thereby he estimates also the relative strengths of the various objects mentioned in the metaphor. It will be noticed from the passage above set out that the same things mentioned in the metaphor are again mentioned here except Sareera; in the place of "Sareera" the word "Avyakta" is used. Again, the word Purusha is an addition here. Hence it may be coucluded that the word Avyakta means the Sareera, body. Therefore there is no reference to Pradhana, Matter of the Sankhyas.

Since the object of teaching is that all the things mentioned are to be controlled by one in the ascending order, it follows that Purusha is the Highest and He has to be controlled also. That can be done only by Prapatti, surrendering ourselves to Him and then controlling Him. The process of Vaṣeekaraṇa (controlling) is summed up at the end of the passage: "Yachchēt Vangmanasi—Ṣānta Ātmani." (The senses should be withdrawn within the mind—within the Paramatman.)

How can the word avyakta which means 'Unseen' means body capable of being seen? The answer is.

### $SOOKSHMAM\ TU\ TADARHATW\overline{A}T$ 1-4-2.

The subtle Avyakta becomes the body, for it is only then that it becomes fit to be useful.

The meaning is that Avyakta in its subtle (first) condition becomes by change of stage, a body. This is proper (Arha), for it is only in that condition (the state of body) of Şareera, Jeeva is helped to reach the goal (Just as a chariot helps the owner of the chariot to reach his distinction). (2)

But then it may be argued thus: If the things mentioned here are repetitions of what had been said in the metaphor, how does it happen that *Purusha* (who is not mentioned in the metaphor) is mentioned here? The answer is—

## TAT-ADHEENATWAT ARTHAVAT. 1-4-3.

Only by being subject to Brahman, it become effective.

The  $\overline{A}tman$ , the Sareera etc., compared to the owner of a chariot and chariot etc., get to the stage of being useful to the Upasana only when they are prompted from inside by the Antaryamin, Eeswara. Hence, 'Sa

Kashtha Sa Para Gati",: "He is the ultimate aim and ultimate refuge". That is, among the things to be controlled, He is the most important. That can be done by pleasing Him by Saranagati (surrender). Hence the relevancy of mentioning Purusha here; for without controlling (pleasing) Him, control of other things is impossible.

Another meaning of the Sootra is to be found in Sri Bhāshya which is as follows; If it is said that Vēdantins accept Pradhāna of Sankhyas, why do they condemn Sānkhya philosophy? This is anwered by the Sootra: What the Vedantins accept is a Pradhāna controlled by Brahman and not one independent of Him. So controlled, it gets to the stage of fitness of being useful to create or make things menifest themselves.

(3)

#### GNEYATWA-AVACHANAT CHA. 1-4-4.

Since it is not stated as one of the things to be known.

Sankhyas state that release from Karman is obtained by knowing Vyakta, Avyakta and Atman; but in the Upanishads Avyakta is not one of the things directed to be known.

But opponent says that there is mention of Avyakta being necessary to be known. It is answered by the next.

### VADATI ITI CHĒT NA PRAGNŌ HI PRAKARAŅAT. 1-4-5.

If it is said such direction is there in the next passage, No! that passage refers to Paramatman (All knowing) as may be seen from the context.

The opponent points to a later portion of the passage where it is said that Avyakta should be known, "By knowing the thing Aşabdam, Aroopam, Avyayam

So Pradhana of Sankhyas is not mentioned here.

(6)

### MAHADVAT CHA. 1-4-7

And also like Mahat.

Avyakta can not be that of Sanknyas like Mahat here, The reason why the Mahat of Ṣankhyas is not understood in "Buddhe: Ātma Mahan Para:" is that Mahat is greater than Buddhi is not acceptable to Sankhyas. They say they are the same. Therefore Mahan being the adjective qualifying Atman, the passage refers to Jeevātman and not to Mahat of Sankhyas.

(7)

## (२) चमसाधिकरणम्

# चमसवद्विशेषात् १।४।८॥

स्त्रपाः। अजो ह्येको जुषमाणोऽनुरोते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः "
हत्यत्र किम्रजाराब्देन तन्त्रसिद्धा प्रकृतिर्भिधीयते, । उत ब्रह्मात्मिका दित्त संशयः। तिन्त्रसिद्धेति पूर्वः पक्षः; अजामेकाम् " हत्यस्याः भकार्यत्व-प्रतीतेः, बह्वीनां प्रजानां स्वातन्त्रयेण कारणत्वश्रवणाच, रिद्धान्तग्तु—न तन्त्रसिद्धायाः प्रकृतेरत्र प्रहणमः न हि यौगिकानां शब्दानामध्यकरणादि-भिन्निरोप्यव्यवस्थापकैर्विना विरोषे वृत्तिनियमसम्भवः। नच्रस्याः स्वातन्त्रयेण सृष्टिहेतुत्विमहि प्रतीतमः अपित सृष्टिहेतुत्वमात्रम्। तत् ब्रह्मात्मिकायाध्य न विरुद्धमः। अत्र तु ब्रह्मात्मिकाया एव शाखान्तरसिद्धायाः प्रतस्तरूपमन्त्रो-दितायाः प्रत्यभिज्ञानात्, सैवेति निश्चीयते ।।

सूत्रार्थस्तु—न/यमजाशब्द्स्तनत्रसिद्धभघानविषयः, कृतः! विमसवत् अविशेषात्। यथा '(अविश्विस्ध्यमसः" इति मन्त्रे चमनसाधनत्वयोगेन 30

प्रवृत्तस्य चमसशब्दस्य शिरसि प्रवृत्तो, ( यथेदं तच्छरः; एष ह्यविन-स्थ्यमसः " इति वावयशेषे विशेषो दृश्यते ने तथा, ( अजामेकाम् " इत्यंजाशब्दस्य तन्त्रसिद्धप्रधाने वृत्तौ विशेषाभावात्र तद्प्रहणं न्याय्यम् ॥ ८॥

भस्ति तु ब्रह्मात्मिकाया एव ग्रहणे विशेष इत्याह—

# ज्योतिरुपक्रमा तु तथाह्यधीयत एके 19181९॥

ज्योतिः - ब्रह्म यस्याः उपक्रमः -कारणम् , सा-ज्योतिरुपक्रमा । तुशब्दो ऽवधारणे । ब्रह्मकारिणके वैषाऽजाः तथा द्याधीयत एके। यथा- रूपोऽयमजायाः प्रतिपादको मन्त्रः , तथारूपमेव मन्त्रं ब्रह्मात्मिकायाः तस्याः प्रतिपादकमधीयत एके शाखिनः । (अणोरणीयान् महतो महीयान्" इत्यादिना ब्रह्म प्रतिपाद, (सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात् सप्ताचिषः स- मिधः सप्त जिह्यः । सप्त इमे होका येषु चरन्ति प्राणा गुहाशयात्रिहिताः सप्तसप्त । अतः समुद्रा गिरयश्च सर्वे " इत्यादिना ब्रह्मण उत्पन्नत्वेन ब्रह्मात्मकतया सर्वानुसन्धानविधानसमये, ("अजामेकां होहितशुक्ककृष्णां बह्बीं प्रजां जनयन्तीं सरूपाम् " इति प्रतिपाद्यमाना ब्रह्मात्मिकविति ,तत्प्रत्य- मिज्ञानादिहाप्येजा ब्रह्मात्मिकविति निश्चीयते ॥६॥

अजात्वं ज्योतिरुपक्रमात्वं च कथमुपपद्यते १ इत्यत आह—

# कल्पनोपदेंशाच मध्वादिवद्विरोधः ।१।४।१०॥

कल्पना—सृष्टिः, ''सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पयत् '' इत्यादिदर्शनात् । ('' अस्मान्मायी सृजते विश्वमेतत् '' इति हि सृष्टिरिहोपदिश्यते । प्रख्यवेखायामेषा प्रकृतिः परमपुरुषाश्रया कारणा-वस्थातिस्क्षमावयवा शक्तिरूपेणावतिष्ठते ; तदवस्थाभिप्रायेणास्याः अजात्वम् । सृष्टिवेखायां पुनस्तच्छरीरात् ब्रह्मणः स्थू छावस्था जायते ; तदवस्था ज्यो तिरुपकर्मे ति न कश्चिद्विरोधः। मध्वादिवत्—यथा आदित्यस्थैकस्यैव कार्यावस्थायाम्—-'(असो वा आदित्यो देवमधु " इति वस्वादिभोग्यरसाधारतया मधुत्वम्, तस्यैव ('अथ तत उर्ध्व उदेत्य नैवोदेता नास्तमे त्रैंकल एव मध्ये स्थाता " (इत्यादिना नामरूपप्रहाणेन कारणावस्थायां सूक्ष्मस्यैकस्यैवावस्थानं न विरुध्यते; तद्वत् ॥१०॥

इति चमसाधिकरणम् ॥२॥

## (2) சமஸாதிகரணம்.

மூலப்ரக்ருதியையே ஜகத்காரணமாக ஒதும் வாக்ய மிங்கு விசாரிக்கப்படுகிறது.

### சமஸவத் அவிசேஷாத். 1-4-8

சுமல விஷயததிற் போலே இஙகு (ஸாஙகயப்ரக்ருதியே என்பதற் கு) ததனிக் குறிப்பில%லயே.

ச்வேதாச்வதரோபஙிஷத்தில், ''சிவந்தம் வெளுத் தம் கறுத்து முள்ளதும், தனக்கொத்த ரூபமுடைய வெகு ப்ரஜைகளே ஸ்ருஷ்டி செய்கிறதுமான (தான் பிறவாமையால்) அறைபெனப்படு மொன்றை அஐன் (பிறப்பில்லா தவன்) ஒருவன் ப்ரீ தியுடன் கெருங்கிக் கொடக்கிறுன். போகம் அனுபவித்துவிட்டு இதனே மற் **ெறுரு அஜன்** (முக்த ஜீவன்) விட்ட விடுகிறுன்" என்ற விடத்தில் அஜை என்ற சொல் ஸ்ரங்க்யப்ரக்ருதி **யைச்** சொல்வதா, ப்ரம்மாத்மகமான ப்ரக்ருதியையா என ஐய மெழுகிறது. அஜா என்று பிறவாமையைச் சொல்வதாறும், வெகு ப்ரறைகளே தானே ஸ்ருஷ் டிப்பதாகச் சொல்லுவதாலும், இது ஸாங்க்ய ப்ரக்ரு தியே என்பதை பூர்வபகூஷம். ஸித்தார்தமாவது—பிறப்பில்ஃ யென்றதை மட்டும் கொண்டு ஸாங்க்ய ப்ரக்ருதியே இது என்ன வொண்ணது. பிறப்பில்லாததொன்று என்முல் அது எது என்று தெளிவதற்குத் தகுதி

ஸெந்தர்ப்பம் இவற்றின் மூலம் சில அறிகுறிகளேக் கொண்டல்லது இன்னதென்று அறு தியிட்டுக் கொள்ள லாகாது. இந்த அறை இங்கே ஸ்வதந்த்ரமாய் ஸ்ருஷ்டி காரணமென அறிவிக்கப்படவில்ஃ. ஸ்ருஷ் டிககுக் காரணமென இவ்வளவு தானே தெரிகிறது. அத்துடன் வேறு சாகையில் (தைத்திரீயத்தில்) இத்த கைய மந்திரத்திலே ப்ரம்மாத்மகமாக விளக்கப்பட்ட ப்ரக்ருதியே இங்கும் தோற்றுவதால் ப்ரம்மாத்மகமே யென்ற முடிவு செய்யப்படும்.

ஸு த்ரத்தின் பொருள்விரிவு பின்வருமாறு.—

சமலைமென்ற சொல்லுக்கு உண்பதற்குக் கருவி யான தொன்று எனப் பொருள். (இச் சொல் ஸோம யாகத்தில் ஒருவகைப் பாத்திரத்தில் வழங்கப்பட்டிருக் கிறது. அதிலிருந்து ஸோமககொடிச் சாற்றை யாகம் செய்பவர் அருந்துவதால்). 'கீழ்ப்பக்கம் வாய் உள்ள சமஸ்' மென்று ஓரிடத்தில் சொல்லப்பட்ட சமஸமானது என்ன என ஆராயும்போது அருகில் உள்ள வாக்யம் அதீனத் தெளிவித்தது. 'இச்சமஸமாவது தூலேயே, இதுதானே கீழ்பக்கம வாய் உள்ளது' என்றது அவ் வாக்யம். அங்கு இன்னதென்று தெளிய மேல் வாக் கியம் இருக்கும் வண்ணம், இங்கும் ஸாங்க்ய ப்ரக்ருதி என்பதற்கு வாக்யமுளதோ? இல்லேயாகையால் அவ் விதம் முடிவு செய்யலாகாது என்றதாம். (8)

ப்ரம்மாத்மகமான அறையையே கொள்ளவேண்டு தற்கு ஆதாரமுமுளதென்று மேலே மொழிகின்றுர்—

### ஜ்யோதிருபக்ரமா து ததா ஹி அதீயதே ஏகே. 1-4-9

பரமுமததைக் கோரணமாக உடையதாம இது. அஙங்னே **சிலா** ஒது கெனறனரே.

ஜ்யோதி யாவது ப்ரம்மம்; உபக்ரமமென்றுல் கார ணம். 'து' என்றது தேற்றக் குறிப்பு. ப்ரம்மத்தைக் காரணமாக உடையதேயாம் அஜை. இம் மந்த்ரம் எவ் வாறு இங்கு உளதோ, அவ்வாறே மந்த்ரத்தை ப்ரமாத் மகமான ப்ரக்ருதியைக் குறிப்பதற்காகத் தைத்திரீயத் தில் ஒதுகின்றனர். "சிறிதினும் மிகச் சிறிது, பெரிதி னும் மிகப் பெரிது" என்று தொடங்கி ப்ரம்மத்தைக் கூறி,'இந்த ப்ரம்மத்தினின்று ஏழு இந்த்ரியங்களும், ஏழு அக்னிகளும், ஏழு ஸமித்துக்களும், ஏழு ஜ்வாலேகளும், எங்கு ஏழேழு இந்திரியங்களும் ஹ்ருதய குகையில் இருக் கும் ப்ரம்மத்திறைல் வைக்கப்படனவோ இந்த லோகங்க ஞம் உண்டாகின்றன; இங்கு நின்றே எல்லாக் கடல்களும் மலேகளும் உண்டாகின்றன? என்று ப்ரம்மத்தினின்று கிளர்ந்ததால் எல்லாம் ப்ரம்மாத்மகங்களென்று தெரி விக்கும் இடத்திலே 'அஜாமேகாம்' என்று கீழ் விசாரிக் கத் தொடங்கின மந்திரம் ஒதப்பட்டதால் ப்ரம்மாத்மக மான ப்ரக்ருதியே என்றது திடப்படும்.

அறை என்பதற்குப் பொருளான உண்டாகாமை யும், ப்ரம்மத்தைக் காரணமாக உடைமையும் இரண்டும் ஒன்றுக்குக் கூடுமோ என்னில் கூறுகிருர்—

### கல்ப்பநோபதேசாத் ச மத்வாதிவத் அவீரோத: 1-4-10

ஸ்ருஷ்டியையு முபதேசிப்பதால், தேணுகவும் காரணநிஃபெற்ற வணுகவு**மு**ள்ள சூரியனுக்குப்போல ப்ரக்ருதிக்கு இரு நிஃகள் இருப்ப தில் விரோதமில்ஃல.

குல்ப்பிணயாவது ஸ்ருஷ்டி. "ஸூர்ய சந்த்ரர்களேப் பகவான் முன்போல் கல்ப்பித்தான்" என்றுற்போன்ற வசனங்களில் இப் பொருளேக் காண்பதால். 'மாயன் இந்த ப்ரதானத்தினின்று இதையெல்லாம் ஸ்ருஷ்டிக் கிறுன்.' என்று இங்கே ஸ்ருஷ்டி உபதேசிக்கப்படுகிறது. ப்ரளய வேளேயிலே இந்தப்ரக்ருதியானது பரமபுருஷின யாச்ரயித்து, காரணநிலே பெற்று வெகு நாண்ணிய உருவுடன் சக்திருபமாக இருக்கின்றது. அந்த நிலே யைக் கருதி இதின அறை யென்கிறது. ஸ்ருஷ்டிகாலத் தில் அந்த ப்ரக்ரு தியை உடலாக உடைய ப்ரம்மத்தி னின்று பெரிதாகுகை ஏற்படுகிறது. அந்நிலேயுடைய போது ப்ரமத்தினிடமிருந்து பிறந்ததாகும்-ஆகையால் முரண்பாடு இல்லே. இதற்கு உதாரணம்—"மேலுலகி ஆள்ள சூரியன் தேவதைகளுககுத் தேன்" என்றபடி வஸு முதலானேர் அனுபவிககும் ஸாரபாகத்திற்கு ஆதாரமாயிருப்பதாலே சூரியனுககுத் தேனை கார்ய நிலேயும், ''சூரியன் தன் நிலேயை விட்டு விலைக்னைல், உதயமும் அஸ்தமயமு மின்றி ஒரே விதமாய் நின்றுவிடு கிறுன்" என்றதால் நாமரூபங்களே விட்டுக் காரணநிலே யில் ஸூக்ஷ்மமாயிருப்பதும் முரண்படுகிறதில்லேயே, அதுபோலாம் இது.

### Chamasa—Adhikaranam. (2)

#### CHAMASAVAT AVIŞĒSHĀT. 4-4-8

Since there is no authority for particularising the word Aja to mean Sankhya Moolaprakrii—as there is in the case of the "Shamasa".

In the previous Adhikarana it was shown that the word Avyakta in the passage quoted, does not mean Moola Prakṛti. Now in this Adhikarana though the word Aja taken for consideration means Moola-Prakṛti, the Vēdantins say that it is not a Moolaprakrti independant and not controlled by Brahman. The text for consideration is found in the Swetaswatara Upanishad, "Ajam Ēkam...Bahāvi. Prāja: Sṛjamanam." Aja (uuborn), red, white and dark and producing offsprings like herself; one unborn sleeps with Aja; another unborn adandons Aja after enjoying it.

Question: Whether this Aja is one controlled by Brahman or is not as contended by Sankhyas. The opponent says: This is Moola prakṛti of Sankhyas because the words Aja (unborn) and Srjamanam

(creating) clearly show that it is not controlled by Brahman; it creates without any help and is also not subject to being born. Therefore it is independent.

Answer: The word  $Aj\overline{a}$  means a 'thing not born'. What is that thing is to be understood only by the context and the juxta-position of the words. example, take the word Chamasa in a passage Brhadaranyakopanishad. The word Chamasa ordinarily means a vessel used for eating-derived from the root 'Chamu to eat'. This word is used by Meemansakas to denote a vessel for Soma liquid to drink from. But in Brhadaranyaka, the passage refers to Chamasa in this way: "Arvagbila: Chamasa oordhwa-Budhna:" (meaning the Chamasa with its mouth below and the top covered). In 'particularising what this object is, the Upanished says, "Idam Tat Sira:". 'This is the Head'; that is to say, the Upanishad clearly tells us what is meant here by the word 'Chamasa' is the Head. Such a particularisation is not found here in the case of the word Aja-a word which means Moola prakrti, which is well-known in the Vedantas as controlled by Brahman. Even the argument based on the word "Srjamanam" is not acceptable, because the word means nothing more than that the thing is the cause of the creation and not "creating by itself independently." On the other hand, that word Aja is used to danote matter controlled by Brahman is clear from the passage in Taittireeya-Upanishad which referred to in the next Scotra. (8)

### JYŌTHIRUPAKRAMĀ TU TATHĀ HI ADHEEYATĒ ĒKĒ. 1-4-9

"Aja is sprung from Brahman, because in fact some say so". (Jyoti is Brahman.)

In Taittireeya, describing Brahman, the text begins with the word "Anōraneeyan Mahatō Maheeyan" (subtler than subtle, bigger than big) and enumerates all things that spring from Him. "Sapta Prana.... Sarve" "From Brahman spring all the seven Indriyas (such as ears, eyes, nose and the mouth) and the seven tongues of Flame. Again the seven Pranas have their play, being commanded thereto by the Brahman, Guhaṣaya (living in cavity of the heart). From Him also spring oceans and mountains."

In the context of enumeration of the created things is included  $Aj\bar{a}$  also by means of practically the same Mantra, " $Aj\bar{a}m\ \bar{e}kam\ L\bar{o}hita\ \bar{S}ukla\ K_r sh\dot{n}am$  Bahveem Praj $\bar{a}m$  Janayanteem Saroop $\bar{a}m$ ." Since it is clear from this quotation in Taittireeya that Aja is sprung from Brahman, the same idea must be taken to be meant in  $\bar{S}w\bar{e}twatara$  also. (9)

### KALPANŌPADĒṢĀT CHA MADWĀDIWAT AVIRŌDHA: 1-4-10

 $N_c$ ; because here evolution is taught, no conflict as in the case of Madhu.

Here Kalpana means creation as in the passage "Soorya Chandramasaw Dhatha Yethapoorvam Akalpayat". The Universe is created out of Moolaprakṛti. The same is stated in Ṣwētaswatara. "Asmat Mayee sṛjatē Viṣwam Ētat". (The Lord of Maya created all thiş Universe from this i.e., Moola Prakṛti.)

During the *Pralaya* (universal Destruction) it exists in *Brahman* in subtle form and assumes the physical shape and form at the time of Creation. These manifestations are the rusults of the commandment of *Brahman*; so we speak of *Moolaprakrti* 

as created. When the manifestation disappears, the Moola-Prakrti continues to exist in a subtle form; so it is called Aja (not born). Hence there is no conflict. This is exemplified by the Upanishad relating to Madhu Vidya. There Aditya or Sun is said to be sweet as he is being enjoyed as sweet as honey by Vasus etc. This Stage of Aditya is Karya Avastha. The same Aditya, getting rid of this stage, attains a stage when he has no name and form; and there is no rising or sitting. Thus the same Aditya attains stages of being honey and not being honey. Similarly Aja has two stages.

## (३) संख्योपसंप्रहाधिकरणम्

# न संख्योपसंग्रहाद्पि नानाभावादतिरेकाच्च ११॥

तमेवमन्य आत्मानं विद्वान् ब्रह्मामृतोऽमृतम् " हत्यत्र कि साङ्घ्योक्तानि पञ्चविद्यतितत्त्वानि प्रतिपाद्यन्ते, उत नेति संशयः। तान्येवेति पूर्वः पक्षः। "पञ्च पञ्चजनाः" हिति हि पञ्च ब्रङ्घाविशिष्टाः पञ्चजनाः पञ्चविद्यतिः संपद्यन्ते। किथम् १ पञ्चजना इति समाहारविषये। यं समासः 'पञ्चपूरुयः' इतिवत्। पञ्चभिजीनेरार्व्धः समूहः पञ्चजनः। पञ्चजनीत्यर्थः। छङ्गव्यत्ययश्चान्द्रसः। 'पञ्चजनाः ' इति बहुवचनात् समूहबहुत्वं चाव-गम्यते। ते च कतीत्यपेक्षायां "पञ्च पञ्चजनाः" इति पञ्चशब्दिवशे-पिताः पञ्चजनसमूहा इति , पञ्चविक्षतिस्तत्त्वानि मवन्ति। मोक्षाधिका-सन् त्यान्त्रिकाण्येत्रेति निश्चीयन्ते। एवं निश्चिते सितः, 'तमेवमन्य

आत्मानं विद्वान् ब्रह्मामृतोऽमृतम्" इति पश्चविद्याकमात्पानं ब्रह्ममृतं विद्वान् अमृतो भवतीति । राद्धान्तस्तु—' यस्मिन् पश्च पश्चजना आकाशस्य प्रतिष्ठितः '' इति यच्छब्दनिर्दिष्टब्रह्माधारत्वादाधियानां तत्त्वानां ब्रह्मात्मकत्वम् वगम्यते । यच्छब्दनिर्दिष्टं च ' तमेवमन्य आत्मानम् ', (इति तच्छब्देन परामृश्य, ' ब्रह्मामृतोऽमृतम् ') इति निर्देशाद् ब्रह्मेति निश्चीयते । अतो न तान्त्रिकप्रसङ्गः ॥

स्त्रार्थस्तु—"पञ्च पञ्च नाः" इत्यत्र पञ्चिवशितसङ्ख्योपसङ्-प्रहादिष न तान्तिकःणि इमानि तत्त्वानि ; यस्मिन्निति यच्छव्दनिर्दिष्टन्नह्मा-धारतया तान्त्रिकेभ्यो नानाभावात्—एषां तत्त्वानां प्रथम्भावादित्यर्थः। अतिरेकाच —तान्त्रिकेभ्यस्तत्त्वातिरेकप्रतीतेश्च यस्मिन्निति निर्दिष्ट-मतिरिक्तम्, आकाशश्च। 'न संख्योपसङ्ग्रहादिष' इत्यपिशब्देन संख्योप-संप्रहो न संभवतीत्याहः आकाशस्य प्रथङ्निर्देशात्। अतः पञ्चजनाः इति न समाहारविषयः, अपि तु ("दिवसङ्ख्ये संज्ञायाम्" इति संज्ञा-विषयः, पञ्चजनसंज्ञिताः केचित्, ते च पञ्चवेतिः (सञ्च सम्संध्यः ' इतिवत्॥ ११॥

# प्राणादयो वाक्यशेषात् । १ । ४ । १२ ॥

पञ्चजनसंज्ञिताः पञ्च पदार्थाः प्राणादय इति, वाक्यरोषाद्वगम्यते। 'प्राणस्य प्राणमुत चक्षुषश्चक्षुः श्रोत्रस्य श्रोत्रमन्नस्यानं मनसो ये मनो-विदुः '' इति ब्रह्मत्मकानीन्द्रियाणि 'पञ्च पञ्चजना दि ति निर्दिष्ट नि। जननाच जनाः ॥ १२॥

काण्वपाठे अन्नवर्जितानां चतुर्णां निर्देशात् पश्च जनसंज्ञितानी निद्रया णीति कथं ज्ञायते । इत्यत्राह—

## ज्योतिषेकेषामसत्यक्षे । १ । १ । १३ ॥

एकेषां काण्वानां वाक्यशेषे असत्यं क्षशब्दे वाक्योपक्रमगतेन, र्तं देवा ज्योतिषां ज्योतिः" इति ज्योतिश्शब्देन पश्चजनाः इन्द्रियाणीति विश्वायन्ते । कथम् १ ('ज्योतिषां ज्योतिः'' इति ब्रह्मणि निर्दिष्टे प्रकाशकानां प्रकाशकं ब्रह्मित प्रतीयते । के ते प्रकाशका? इत्यपेक्षायाम्, पश्च
पश्चजनाः '' इत्यनिर्ज्ञातिवरोषाः पश्चसंख्यासंख्याताः प्रकाशकानि पश्चनिद्धाणित्यवगम्यते । अतः, ('यिस्मिन् पश्च पश्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः''
इत्यन्द्रियाणि म्तानि च ब्रह्मणि प्रतिष्ठितानीति न तान्त्रिकतत्त्वगन्धः।
॥ १३॥

# इति संख्योपसंप्रहाधिकरणम्। ३॥

# (3) ஸங்க்யோபஸங்க்ரஹாதிகரணம்

ப்ரக்ரு இயை மட்டும் சொன்ன வாக்யம் விசாரிக்கப் கப்பெற்றது. ஸாங்யத்தின் தத்துவ ஸங்க்யை (எண் ணிக்கை) யைக் கூறும் இடம் இங்கே விசாரிக்கப்படு கேறது.

## த ஸங்க்யோபஸங்க்ரஹாத் அபி நாநாபாவரத் அதிரேகாத் ச. 1-4-11

எண்ணிக்கையைக் கொண்டாலும் இது ஸாஙக்யமதமன று தத்துவங்கள் வேருயிருப்பதால்; அதிகமாகவுமிருப்பதால்.

் ப்ருஹதாரண்யகத்திலே, '' எங்கு ஐக்து பஞ்சஐ கங்களும் ஆகாயமும் கிலேபெற்றுள்ளனவோ, அக்த ஆத்மாவாம் அழிவற்ற ப்ரம்மத்தை அறிக்க வேருரு வனும் (முன் சொன்ன தேவர்களில் வேருன மனி தனும்) மோக்ஷுமடைகிறுன்'' என்கிற வாக்யத்திலே ஸாங்க்யமதத்திற் கூறப்பட்ட இருப்பத்தைக்கு தத்து வங்கள் சொல்லப்படுகின்றனவா இல்லேயா என ஐய மாம். ஸாங்க்யதத்துவங்களே என்றது பூர்வபக்ஷம். "பஞ்ச பஞ்சஐகா:'' என்கிற சொல்லுக்கு ஐக்து வஸ்துக்களின் திரள்களே செரல்லுக்கு ஐக்து ஐக்து வஸ்துக்களின் திரள்களே கரப்பொருள். இச்சொல் ஸமாஹாரஸமாஸமாய் வக்தது, 'பஞ்சபூல்ய:' (ஐக்து பூலாக்கொம்புகளின் திரள்கள்) என்றும் போலே. ஐந்து வஸ்துக்களாலான திரள் ஒன்று பஞ்சஜநம். பஞ்சஐநீ என்று ஸ்த்ரீலிங்கம் இருக்குமாகில் தகும். அது மாறினது வைதிகமாறுபாட்டால் ஆம். பஞ்சஐநா: என பஹு வசன முள்ளது. அவை எத்தணே பெண்றபோது ஐந்தென்பதற்கு மற்றுரு பஞ்சபதமுள்ளது. அவை ஐந்து என்றுல் ஒரு திரளில் ஐந்து வீதம் ஐந்து திரள் களுக்கு மொத்தம் இருபத்தைந்து வஸ்துக்களாம். மோக்ஷுவிஷயத்தில் அறியப்படவேண்டும் இருபத் தைந்து தத்துவங்களானவை ஸாங்க்யசாஸ்திரத்திற் சொன்னவையேயாம். இங்ஙனம் அறுதியிட்டபோது உத்தரார்த்தத்தில் இருபத்தைந்தாம் தத்துவமான ஆத்மாவையேப்ரம்மமாக அறிந்தவன் மோக்ஷுமடைவது சொல்லப்படும்.

ளித்தோர்தமாவது—யஸ்மிர்≕எதனிடத்தில் என்று தத்துவங்களுக்கு ஆதாரமாக ப்ரம்மத்தைச் சொல்வ தால் ப்ரம்மாத்மகங்களான தத்துவங்க‱ யே கொள்ள வேண்டும். இப்படி இருபத்தைந்து தத்துவங்களுக்கு ஆதாரமான ப்ரப்புமென்கிறே ஆத்மா என்றதால் இது ஜீவாத்மாவாகாது. இப்படி, பஞ்ச பஞ்சஜநா: என்ற கிடைத்தில் 25 என்கிற எண்ணிக்கையைப் பொருளாகக் கொண்டாலும் ஸாங்க்யர் சொன்ன அப்ரம்மாத்மக மான தத்துவங்களேக் காட்டிலும் வேறுனைவை என்றது ஏ**ற்பட்டதா**றும், 25 க்கு மேலாக ஆகாயம் **என் தும், ப்**ரம்மம**ென்தும் இ**ரண்டு வெஸ்துக்க*ு*ள 'யஸ்மிர்', 'ஆகாச' என்ற சொற்களாற் சொன்னதாலும் இது ஸாங்க்யம**தவி**ஷயமாகாது. உண்மையில் இங்கே அந்**த** 25 என்ற எண்ணிக்கை கருதப்படுகிறதுமில்?ல. அப் ஆகாயம் தனிப்படக் கூறப்படமாட்டாதே. இதை ஸுூத்ரத்தில் 'அபி' என்ற சொல் குறிக்கும். ஆகையொல், 'பஞ்சஜநா:' என்பது சிலவற்றின் பெயர் எண்ணிக்கையைச் சொல்லும் சொல்லோடு இப்படி. **ஸ்மாஸ்**மானது பேராக அமையும்போது வருமெ**ன்பதை**  வியோகரணம் இசைந்ததால் பஞ்சஐரீ என்னுமல் பஞ்ச ஜாநா: என்றது சாலப் பொருந்தும். இப்படிப் பெயராக அமைவதை 'ஸெப்தர்ஷிகள்' என்ற விடத்திற்காண்க.(11)

அப் பஞ்சஜநங்கள் யாவை யென்னில்—

## ப்ராணுதயோ வாக்யசேஷாத். 1-4-12

பஞசஜேநங்களென்ற பேர் பெற்ற ஜந்து வெஸ்துக்களோவன ப்ராணு திகளென்று மேலுள்ள வாக்யத்தினின்று தெளிக.

'ப்ராணனுக்கு ப்ராணஞையும், கண்ணுக்குக் கண் ணையும், காதுக்குக் காதாயும், அன்னத்திற்கு அன்னமா மாயும், மனத்திற்கு மனமாயுமுள்ளதை எவர் அறிகின்ற னரோ' என்ற வாக்கியத்தில் ஐந்து. இந்திரியங்கள் ப்ரம் மாத்மகங்களாகக் குறிக்கப்பட்டன பஞ்சஜனங்களாம். 'ஜா' என்பதற்கு உண்டாகும் வஸ்து என்றது பொருள். (12)

இந்த ப்ர்ஹதாரண்யகத்தில் காண்வசாகையில் அன்னம் தவிர நான்கே கூறப்பட்டதால் அங்குப் பஞ்ச ஜனங்கள் ஐந்து இந்திரியங்களென எவ்வாறு தெளிய லாகு மென்னில், கூறகிறுர்—

## ஜ்யோதிஷா ஏகேஷாம் அஸதி அந்நே. 1-4-13

காண்வரின் சாகையிலே 'அந்ந' என்ற சொல் இல்லேயானது பற்றி முன் வாக்யத்தில், ''சோதிகளுக் குச் சோதியான அவணத் தேவர்கள் உபாஸிக்கின்ற னர்' என்று, 'சோதிகளுக்கு' என்றதால் ஐந்து இந்த்ரி யங்கள் பஞ்சஜனங்கள் என்றறியலாம். எவ்வாறெனில்— சோதிகளுக்குச் சோதி என்று ப்ரம்மத்தைச் சொன் இல் ப்ரகா,சப்படுத்துகின்றவற்றையும் ப்ரகாசப்படுத்து கிறது அது என்றதாகிறது. ப்ரகாசப்படுத்துகின்றவை எவை என்றபோது மேல், 'பஞ்சஜநா!' என்று சொல்லப்பட்டவை ப்ரகாசகங்களான ஐந்து ஆம் என் ரூராய்க்கபோது ஐக்து இக்திரியங்களென அறியப் படும். (அவை ப்ராணமென்ற த்வகிக்த்ரியம், கண், காது, மனது என்ற கான்கும், அன்னமும். அன்னமாவது அன்னத்தைப் புசிக்கக் கருவியான காக்கும், அன்ன மென்ற ப்ருதிவியினைல் போஷிக்கப்படும் மூக்குமாம். அவை யிரண்டானுறும் அன்னமென்ற ஒரே சொல் லால் சொல்லப்பட்டதால் ஒன்றுக எண்ணைப்படும்) ஆக, ஐக்து பஞ்சஐகங்களும் ஆகாய(ம் முதலான பூத)மும் எக்த ப்ரம்மத்தில் கிலேபெற்றிருக்கின்றனவோ என்ற விடத்தில் ஸாங்க்யர் சொன்ன தத்துவங்களின் ப்ரஸ் தாவம் சிறிதுமில்லே யென்றதாயிற்று. (13)

## Sankhyōpasangrahādhikaraṇam. (3)

NA SANKHYŌPASANGRAHĀT API NĀNĀBHĀVĀT ATIRĒKĀT CHA. 1-4-11.

Even if the number (say 25) is accepted, Sankhya-system cannot be said to be mentioned here; because the Tatwas mentioned here are different and because they are more in number.

Question: Sankhyas postulate 24 Tatwas and Jeeva as the 25th. Here also 25 Tatwas are enumerated in the passage "Yasmin Pancha Pancha-Jana" which means five groups of five each, i.e. 25.

The second half of the Mantra quoted "Tam evam anya Atmanam Vidvan Brahma" etc. says, "The person who knows thus as the 25th Tatwa the Brahman or Atman becomes a released."

Here the word Brahma, as an adjective, means only big, that is Atman pervading the Universe, and not  $Vedantic\ Brahman$ . Hence the Sankhya system is approved.

Answer: The argument overlooks the word "Yasmin" in the beginning of the passage which means that all things are being borne in thing referred to as "Yasmin"—That thing is referred to again in the later portion as Brahman and Atman. It follows therefore that all the Tatwas are 'Brahmatmaka' controlled by Brahman, that which functions as the support of all. Hence Sankhya-system is not approved.

Again the word 'Api' used by Sootrakara shows also that the number 25 is not to be taken as a valid argument; the reason for it is given by the word "Atirekat" (because of the excess of number). The passage itself shows that Akaşa is not included in the 25 of Pancha Pancha Jana for the words are "Yasmin Pancha Pancha Jana: Akzsa: Cha Pratishtita: 12. Here Akaşa is treated as one separate and distinct from the things named Pancha Jana. This is against the Sankhya Doctrine which includes Akasa in the 25 Tatwas enumerated by them. Moreover the words Pancha Pancha Jana: speak only of five things named Pancha Jana, according to Panini Sootra. Each one of the group of five is called Pancha Jana because each belongs to the group of Five. To show that all the five of the group are taken up the prefix Pancha is used as in Sapta Sapta-Rshaya: (Each one of these Sapta-Rshis is named a Sapta-Rshi). (kk)

Which are these Pancha Janas?

PRANADAYO VAKYA ŞĒSHAT. 1-4-12

These are Prana etc. as explained in the next passage.

The Pancha Janas are found in the passage following: "Pranasya Pranam......Manō Vidu:"

(Brahman is the Breath of the Prana, the Eye of the Eyes, the Ear of the Ears, Anna (food), of Annas, Mind of Manas. They who know this attain  $M\bar{o}ksha$ .") This shows that Brahman is the power behind Prana, Eyes Ears, Anna, and Manas. Here 'Prana' means organ of touch etc., and the word "Anna" means both organs of taste and smell considered as one organ as the word stating both is one. (12)

But says the apponent, though in *Madhyandina* the five are enumerated, but in *Kanwa only four* are mentioned, Anna being omitted.

#### JYOTISHA ĒKĒSHAM ASATI ANNĒ. 1-4-13

Though Anna is omitted in some text, still the word Jyotisham supplies the number.

True, in the Kanva reading, the word Anna is omitted; but in the previous passage, "Him Davas worship as the light of lights, the Breath and the Deathless." Here Para Brahman is said to be the Light of Jyōtis: Jyōtis means that which lights up objects. By Jyōtishām Jyōti what is meant is Para Brahman, for It gives light to Indriyas. The reference here is to Indriyas 'as they light up objects) and they are well known to be five in number. Hence it is easy to understand that those five find mention in the Kanva reading also.

Hence the meaning of the passage under consideration is one who meditates on that *Atman*, on whom the five *Panchā Janas* (senses) elements, etc. rest, as *Brahman*, Immortality, (he) becomes immortal-

# (४) कारणत्याधिकरणम्

# कारणत्वेन चाकाशादिषु यथाव्यपदिष्टो कें।१४॥

जगत्कारणवादीनि वेदान्तवाक्यानि, कि प्रधानकारणताबादैकान्ता-नि? उत ब्रह्मकारणतावादैकान्तानीति संशयः। प्रधानकारणतावादैका-न्तानीति पूर्वः पक्षः, ''सदेव सोम्येदमम् आसीत्'' इति कचित् सत्पूर्विका सृष्टिर्गम्नायते; अन्यत्र, ('असदेवेदमग्र आसीत्'', ('असद्वा इदमग्र आसीत्'', तिथा "तद्धेदं तर्द्यव्याकृतमासीत् तन्नामरूपाभ्यां व्याकियत" हिति । अव्याक कृतं हि प्रधानम् । अतः प्रधानकारणतावादनिश्चयात् तदेकान्तान्येव । राद्धान्तस्तुं (सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म') इत्युपकम्य (तस्माद्धाः एतस्माद्धात्म-न आकाशस्यम्भूतः", ("तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेयेति ; तत्तेजोऽस्रजत" (इत्यादिर्षु सर्वेज्ञस्य परस्य ब्रह्मणः कारणत्वप्रतिपादनात्,तस्यैव ब्रह्मणः कारणा-वस्थायां नःमरूपविभागसम्बन्धितया सद्भावाभावात्, असदव्याकृतादिशब्देन व्यपदेश इति ब्रह्मकास्णताबादैकान्तान्येव । स्त्रार्थस्तु — आकासाद्वि क द्चिह्वितेषु 'तिस्माद्वा एतस्माद्वात्मन आकाशः संभूतः" इत्यादिषु सर्वज्ञस्य प्रस्यः ब्रह्मणः कारणत्वप्रतिपादनात्, सर्वेषु सृष्टिवाक्येषु यथाव्यक्षदिक्रस्येतः कारणत्वेंनोक्तेः ब्रह्मकारणतावादैकान्तानि । यथाव्यपदिष्टम् सार्कात्म्यादिः युक्ततया इस्माभिन्यपदि ष्टम् ॥ १४॥

तथा सति "असद्वा इदमप्र आसीत्" इति कि व्रवीक्तित्यतः आह—

# समाकर्षात् । १।४।१५॥

('सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायेयेति' (इति , बहुभवनसङ्खल्पपूर्वेकं बगत् सज्जतो ब्रह्मणः सर्वज्ञस्य, ('असद्वा इदमय आसीत्' (इत्यत्र समाक्क्षीत्, कारणावस्थायां नामरूपसम्बन्धित्वामःवेन, असदिति ब्रबीति । एवं 'तिद्वेदं तक्कव्याकृतमस्तीत्' (इत्यादिषु, ('स एष इह प्रविष्ट आनलाग्रेभ्यः'' ्षर्यन् चक्षः" इत्यादिपूर्वापरपर्यालोचनया तत्रतत्र सर्वज्ञस्य समाकर्षो द्रष्टव्यः॥ १५॥

इति कारणत्वाधिकरणम् ॥ ४ ॥

# (4) காரணத்வாதிகரணம்

(கீழ் எடுத்த வாக்யம் 25 தத்துவங்களுக்கு ப்ரம்மம் ஆதாரமாயிருப்பதைச் சொல்லவில்ஃபென்ற ஸித்தார் தியின் உட்கருத்தை யறிர்த ஒருவன் எங்குமே ப்ரம்மம் ஆதாரமாகவே கூறப்படவில்ஃ யென்று வினுவ முன் வருகிறுன்.)

# காரணத்வேந ச ஆகாசாதிஷு பதாவ்ய பதிஷ்டோக்தே: 1-4-14

ஆகாசாதி சொறகள உள்ள வாகபங்கள் எல்லாவற்றிலும் உலகுக் குக் காரணமாக எறகணவே சொல்லப்பட்டதையே சொல்வதால்.

உலகின் காரணத்தைக் கூறம் வாக்யங்கள் ப்ரதானத்தைக் காரணமாகக் கூறவதற்கே அனுகூலங்களா, பிரம்மத்தைக் காரணமாகக கூறவா என ஐயப்படுவதாம். ப்ரதானத்தை யென்பது பூர்வபக்ஷம். ஓரிடத் தில், 'முன்னே இவ்வுலகு ஸத்தாகவே இருக்தது' என்று ஸத்தை ஸ்ருஷ்டிகாரணமாக ஓதுகிறது. 'இது முன் அஸத்தாகவே இருக்தது' என்று அஸத்தை அவ்வாறு வேறிடத்தில ஓதுகிறது. 'இது அப்போது உருவம் பெயர்களேக் கொண்டு வகுக்கப்பட்டது' எனவும். (அஸத் என்றும், 'பேர்பெறும்படியல மாறுதல் கொள்வது' என்றிம் ப்ரதானத்தையே பணிப்பது பொருக்துமாகையால்) ப்ரதானமே அவ்யாக்ருதமாம். ஆகையால் அது காரணமென்ற வாதத்திலேயே வேதங்கள் கிற்கும்.

ஸித்தாந்தம்— ஸத்யமாய் ஜ்ஞானமாய் அன**ந்தமு** மான ப்ரம்மம் எனத்தொடங்கி இந்**த** ப்ர**ம்**ம மென்ற

ஆத்மாவினின்று ஆகாயம் பிறந்ததென்றும், 'வெகு உருக்கள் கொண்டவனுவேன்; அதற்காக ஸமஷ் டிப் பி றவிகளேயும் பெ றுவேன்' என் று ஸங்கல்ப்பி த்தது. அது தேஜஸ்ஸை ஸ்ருஷ்டித்தது" என் றும் இவ்வா று எல் லாம் அறியும் பரப்ரம்மமே காரணமாக ஓதப்படுவதால், காரணமாயிருக்கும் நிஜேயில் அந்த பரம்மமே உருவமென்ற **பி**ரிவுகளுடன் இராதது பெற்றி அஸ**த்** என்றும், அவ்யாக்ருத மென்றும் ப்ரதானம் போலவே சொல்லப்படலாமாகையால் ப்ரம்மம் காரணமென்று கீழ்ச்சொன்ன திலேயே வேதாக்தங்கள் கிற்கும். ஸூக் ரத்தில், 'யதாவ்யபதிஷ்ட' என்பதற்கு, 'எல்லாவற்றிற் **அ**ந்**தர்யா**மியாயிருத்தல் முதலான குணங்கள் கொண்டதாக முன்னமே நம்மால் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட தையே என்றது பொருள்.

அஸத் அவ்யாக்ருதம் என்ற சொற்கள் ப்ரம்மத் தைச் சொல்லுமென்பதை அந்தந்த ஸந்தர்ப்பத்தைக் கொண்டு விளக்க மேல் ஸூத்ரம்.

## ஸமாகர்ஷாத். 1-4-15

(முன்னும் பின்னும் சொல்லப்பட்ட ப்ரம்மத்தையே) ஆங்காங்கு கொண்டு வருவதால்.

"அந்த ஆனந்தமயன், 'வெகுவாக ஆகக்கடவேன்; பிறப்பேன்' என்று ஸங்கல்ப்பம் செய்தா"னென்றபடி ஸங்கல்ப்பித்து ஸ்ருஷ்டிக்கும் ஸர்வஞ்ஞமான ப்ரம்மத் தையே, "இது முன் அஸத்தாயிருந்தது" என்ற வாக்ய மானது காரணமாயிருக்கும்போது நாமரூபங்களில்லா த்த பற்றி அஸத் என்கிறது. "இது முன் அவ்யாக்ருத மாயிருந்தது" என்ற விடத்திலும் மேலே, "இவன் இங்கு (உடலில்) நகங்களின் நுனி வரை எங்கும் புகுந் துள்ளான். பார்க்கின்றவனுய் கண் எனப்படுகிறுன்" என்றவாறுன வாக்யங்களேப் பார்த்தபோது அவ்யாக் ருதமென்றதை ஸர்வஜ்ஞமான வஸ்துவாகவே கொண் டது தெளிவு.

#### Karanatwadhikaranam. (4)

# $ar{KARANATWENA}$ CHA $ar{A}Kar{A}Sar{A}DISHU$ $ar{Y}ATHar{A}$ $VYAPADISHTar{O}KTar{E}:$ 1-4-14

As the Brahman indicated already as the world-cause in the passage containing the word Akasa, etc., the same is to be understood in other passages also.

The doubt is whether the passages in Vedanta which speak of the World-Cause refer to Pradhana or Brahman.

Opponent says they refer only to Pradhana as the Cause because in some texts like, "Sad eva Sowmya Idam Agra Āseet", it is stated by Vedas that Sat exists before creation also in other places like, "Asad eva Idam Agra Aseet" and "Tat Idam Tarhi Ayakṛtam Aseet. Tat Nāma-Roopabhyam Vyākriyata" the Asat and Avyākṛta are stated as the First cause. Sankhyas take Avyakṛta as meaning First Cause or Pradhana. Therefore, Sankhya answers, you must understand the other passage in the same sense that they refer to Avyakṭta only. [Note: Avyakṭta and Avyākṛta bear the same meaning].

Answer: From the passage from Taittireeya with "Satyam Gñānam Anantam Brahma" and "Tasmāt Vai ētasmāt Atmana Akaṣa:" it is clear that Akaṣa, etc. sprang from the All-Knowing Brahman, and Brahman is the Cause. In the same way in Chāndōgya, it is said, "Tat Aikshata Bahu Syām Prajāyēya......" Erom this also it is clear that an Intelligent Being is the Cause of the World. Therefore, a non-intelligent Pradhana connot be the World-cause.

As for the word Sat, Asat and Avyakrta used in the passages quoted, there is nothing wrong in using such connection with Brahman at the time inof Pralaya, because Brahman is Sat (existing in subtle form), Asat (not existing as a produced thing). and Avyakrta or Avyakta (not attaining the stage of Names and Forms). That this is the proper meaning is clear from the passage following: "Tat Nama-Roopabhyam Vyākriyata'' That was made with Names and Forms. Hence all passages on Vēdanta relate only to Brahman. The word YathaVyapadishta in the Sootra means that (truth) which has been already established in the previous Adhikaranas, i.e., that Brahman is the World-Couse, and that He is the Indweller etc. (14)

That the words Asat and Avyakrtam can be used in connection with Brahman is clear from the context. How?

#### SAMĀKARSHĀT. 1-4-15.

By attaching (referring to passage backward and forward).

The previous passage, "Sōkāmayata Prajayēyēti" states that Brahman was Willing to become many. Therefore the passages indicate an All-Intelligent Person creating the world by means of His Will. So it cannot be Pradhana. The passage continues, "Tat Api ēsha Ṣlōkō Bhavati" (the following Ṣlōka states the same Cause) and recites the Ṣlōka, "Asat Vai Idam Agra Aseet." Therefore the word Asat attracts to itself the said Brahman as its meaning. The word Asat is used only to indicate a stage previous to that of Names and Forms.

As regards Avyakṛta, it is explained in the later "Sa ēsha iha pravishta: Anakhāgrēbhya: Paṣyan Chakshu:" Having pervaded upto finger-nails, the said Being sees; therefore it is called Eye, etc. The word Avyakṛta means one that can see.

From these, it is to be inferred that what has penetrated into the things is the World-Cause. Hence Avyakrta denotes Brahman. It refers to a stage before attaining the stage of Names and Forms.

Thus, even in the passage under consideration, taking it together with the passages before and coming thereafter, the conclusion is reached that *Brahman* only is the Cause of the world.

# ५ जगद्वाचित्वाधिकरणम्

# जगद्वाचित्वात्।१।४।१६॥

कौषीतिकनाम्, 'ब्रह्म ते ब्रवाणि" इत्युपक्रम्य, 'यो वै बालाके एतेषां पुरुषाणां कर्ता यस्य वैतत्कर्म स वै वेदितव्यः" इत्यत्र वेदितव्यत-योपदिष्टः साङ्क्ष्यतन्त्रसिद्धः पुरुषः उत परमात्मेति संश्रयः । पुरुष एव पक्रितिवयुक्तः इति पूर्वः पक्षः; " यस्य वैतत्कर्म" इति पुण्यपापक्र कर्म-सम्बन्धितयोपलक्षितत्वात् । राद्धान्तस्तु—''यस्य वैतत्कर्म" इति कर्म-शब्दस्य, कियत इति व्युत्पत्त्या जगद्वा चित्वात्, कृत्स्वं जगद्मस्य कार्यम्, स परमपुरुष एव वेदितव्यतयोपदिष्टो भवतीति । सूत्रमि व्याख्यातम् ॥१६॥

# जीवमुख्यप्राणिलङ्गान्नोति चेत्तद्रगरूयातम् १७

"एवमेवैष प्रज्ञात्मैतैरात्मभिर्मुङ्के" (इत्यादि-भोक्तृत्वरूपजीव-किङ्गात, "अथास्मिन् प्राण एवैकधा भवति" इति मुख्यप्राणिकङ्गाच,न/य परमालेति चेत्—ितस्य परिहारः प्रतर्दनविद्यायामेव व्याख्यातः—पूर्वा-परप्रकरणपर्यालोचनया परभात्मपरिमदं वाक्यमिति निश्चिते सति अन्य-लिङ्गानि तदनुगुणतया नेतव्यानीत्यर्थः॥ १७॥

ननु—(तौ ह सुप्तं पुरुषमाजम्मतुः" (इति प्राणनामभिरामन्त्रणा-श्रवणयष्टिघातोत्थापना दिना शरीरेन्द्रियप्राणाद्यतिरिक्तजीवात्मसद्भावप्रति-पादनपरमिदं वाक्यमित्यवगम्यते, इत्यत उत्तरं पठति——

# अन्यार्थं तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामपि चैवमेके । १ । १ । १८ ॥

तुशब्दः शङ्कानिवृत्त्यर्थः । जीवसङ्कीर्तनम् अन्यार्थम् — जीवातिरिक्त ब्रह्मसद्भावप्रतिबे धनार्थमिति प्रश्नप्रतिवचनाभ्याग्नेवगम्यते । प्रश्नस्तावत् जीवप्रतिपादनानन्तरम्, विवेष एतद्वालाके पुरुषोऽशियष्ट" इत्यादिकः
सुषुप्तजीवाश्रयविषयतया परमात्मपर इति निश्चितः । प्रतिवचनमपि
जिथास्मिन् प्राण एवेकधा भवति" इत्यादिकं परमात्मविषयमेव । सुप्तपुरुषाश्रयतया हि प्राणशब्दनिर्दिष्टः, परमात्मैव, "सता सोम्य तदा सम्पन्नो
भवति" इत्यादिभ्यः । जैमिनिग्रहणम् क्तस्यार्थस्य पूज्यत्वाय । अपिचैवमेके — एके वाजसनेयिनः इदमेव बालावयजातशत्रुसंवादगतं प्रश्नप्रतिवचनरूपं वाक्यं परमात्मविषयं स्पष्टग्रंधीयते (क्वेष एतत्" इत्यादि, "य
एषो इन्तह्दिय आकाशस्तिसंच्छेते" इत्येतदन्तम् ॥ १८॥

इति जगद्वाचित्वाधिकरणम् ॥ ५ ॥

# (5) ஜகத்வாசித்வாதிகரணம்.

[ப்ரதானம் காரணமாகக் கூடாதாகிலும் ஜீவனே காரணமென்பதற்குப் போதுமான யுக்தி இருப்பதாக மேலதிகரணங்களில் கேள்வி.]

# ஜகத்வாசித்வாத். 1-4-16

(**க**ாம**ப**தம) உலகினேச சொலவதால.

கௌஷீதகி ப்ராம்மணேபரிஷத்திலே, 'ப்ரம்மத்தை உனககுச் சொல்வேன்' என்று தொடங்கி பாலாகி என் பவன் அஜாதசத்ருவுககுப் பல புருஷர்களேச் சொன்ன புறைகு அனாதசத்ரு சொன்னதாவது, "பாலாகி! நீ சொன்ன புருஷர்களுககுக் கர்த்தாவாகி**ன்றவன்** எவேனே, இந்தக கர்மம எவனுடையதோ, அவனே அறி **யத்.த**குந்**த**வன்'' என்றதாம் இங்கு அறிய வேண்டிய வைகைக சொல்லப்பட்டவன் ஸாங்கயர் இசைந்த ஜீவஞ, அல்லது பரமாத்மாவாவென ஸம்சயம். ப்ரகருதியி **னின்**று பிரிவுறும் ஸாங்கயபுருஷுனே இவ**ன் என்றது** பூர்வபகூடிம். 'இக சர்மம் எவன தோ' என்னப்பட்டுள் **ளதே.** கர்மமாவது புண்யமும் பாபமுமா**ம்** இயன்பைது ப்ரஸித்தம். அதின யுடையவன் ஜீவனோ ஆவான், அவனது சுத்தமான ஸ்வரூபமே உபாஸிக்கத் **த்**கு**ம்.** வித்தார்தம—'கர்ம' என்பதற்குப் புண்ய பாபர் களே பொருளென்பதில்2ூ. 'கர்ம' என்பதற்குச் செய் **யப்படுவது எ**ன்பதே கேர்ப்பொருள். 'ஏதத்' **என்** பதற்கு இது என்றது பொருள. 'ஏதத்' என்றுல் பொது வாக எல்லா உலகும் கொள்ளப்படலாம. ஆக வுலகமே எவன் செயலோ என்றது இவ்வாகயத்தின் போருளாம். கீழ்ச் சொன்ன புருஷர்களுககும் அவனே **கர்த்தா**வா கிறுன். 'கீசொன்ன புருஷர்களுககு**க் கர்த்தா** எவனே, இவர்களுக்கு என்பதென்? இவ்வுலகே எவன் செயலோ, அவண உபாஸிககவேண்டு' மென்ற கூறினா தாயிற்று. (16)

# ஜீவமுக்யப்ராணலிங்காத் நேதி சேத் தத் வ்யாக்யாதம். 1-4-17

ஜீவன் முகேசிய பராணன இவறறைக சோந்த குறிகளிருப்பதால் பரமாதமாவன்றை என்னில் இது எறகனவே தோக்கப்பட்டது. 'ச்ரேஷ்டி (செட்டி) யெனப்படும் வைச்யீனப்போலே இந்த அறிவாளியான ஆக்மா இவற்றுடன் ஸுகிக் கிறுன்' என்று ஸுகாநுபவம் செய்வதாம் ஜீவகுணத் தைக்கொண்டும், 'பிறகு இங்கே ப்ராணனில் ஒன்றித் திருத்கிறுன்' என்றவாறு ப்ராணவாயு என்கிறகுறியைக் கொண்டும் இந்த ஆத்மா பரமாத்மா அல்லனெனில்— இதற்கு மறுமொழி, ப்ரதர்தநவித்யையிலே கீழே (1-1-11 கூறப்பட்டது. முன்பின் வாக்யங்களேக்கொண்டு பரமாத் மாவை இவ்வாக்யம் கூறுவதென்று தெளிந்தால் வேறு அடையாளங்களே அதற்குத் தக்கவாறு இணேத்துக் கொள்ள வேண்டுமென்றதாகிறது. (17)

'பாலாகி அஜாதசத்ரு இருவரும் உறங்கும் புருஷ னிடம் போர்தனர்.' என்று தொடங்கி ப்ராணவாயு வின் பெயர்களேச் சொல்லியழைத்தது, அவ்வாறு அழைத்தும் எழுந்திராமை, அவனேத் தடியால் தட்டி எழுப்பியது முதலானவற்றுல்—உடல், இந்த்ரியங்கள், ப்ராணவாயு முதலானவற்றிற்கு மேம்பட்டவண் ஜீவ னெனத் தெளிவிக்கிற்து இவ்வித்யை யென்னலாமென் னில், மறுமொழி—

## அந்யார்த்தம் து ஜைமினி: ப்ரச்நவ்யாக்யாநாப்-யாம் அபி ச ஏவம் ஏகே. 1-4-18

('து' எனறது கேள்வியை விலக்கவாம்.) ஜீவீணக் கூறுவதும்வேறு கருத்தாலாம். இது கேள்வி, மறுமொழி இவற்றுல் விளங்கும் இங்ங்னமே வேறு சிலரும் ஒதுகின்றனர்.

எழுப்பி இவன் ஜீவனென அறிவித்தவுடன், 'பாலாகீ! இந்த ஜீவன் எங்கு படுத்திருந்தான்' என்ற, வாருன கேள்வி, உறங்கும் புருஷு இக்கு ஆதாரமான பரத்மாமாவைப் பற்றியதென்பது திண்ணம். விடையும்—'இங்கே ப்ராணனில் இவன் ஒன்றித்திருக்கிறுன்' என்றவாறுள்ளது பரமாத்ம விஷயமேயாம். உறங்கும் புருஷு இக்கு ஆதாரமான ப்ராணன் பரமாக்மாவே, 'ஸைத் என்ற பரமாத்வாவுடன் அப்போது இவன் சேரு கிறுன்' என்று ப்போன்றவாகயங்கள் உளவே. ஆகவே ஜீவனி இம் பரமாத்மா வேறென விளக்கவாம் இது. இப்பொருளின் சிறப்புத்தோற்ற ஜைமினியன் பெயரைக கூறினு தாம். மற்றும் சிலரும் (சுகலயஜுர்வேதம் ஒது கின்றவரும்) பாலாகி அஜாதசத்ரு இருவரின் சம் பாஷு ஊலையச் சொல்லுமிடத்திலே பரமாத்மாவையே கருதியுள்ளனர். அங்கே, 'எங்கு இவன் இருக்கான் அப்போது' என்றது வினை. 'ஹ்ருதயத்தி இவன்' என்றது விடை. (ஆகாயம் ப்ராணன் இரண்டு சொல்லின் பொருளும் ஒன்று க வேண்டும். அது பரமாத்மா.) (18)

## Jagadvāchitwādhikaraņam (5)

Again refutation of Sankhya. Here the passages selected relate to Chētana.

#### JAGAT-VACHITWAT. 1-4-16

Because the word used denotes Jagat (the word).

In Kausheetaki-Upanishad occurs the passage meaning, "There is a Person who is the Creator. (Karta) of all these persons and whose is this Karma. That person must be meditated upon."

The question is as to what the Purusha (Person) directed to be known or meditated upon is; whether the Purusha posited by the Sankhya Philosophy or Paramatman. Opponent says: He is the Sankhya-Purusha, a Person freed from Prakṛti, because the upanishad uses the words, Yasya Va Ētat Karma.

Karma means good and bad acts. Such acts are connected always with a Jeeva only.

The Answer: The reference here is to the following story. "A certain Brahmin Balaki came to Kshatriya Ajataşatru to teach him Brahman. Brahmin spoke about the person in the Sun, the Moon, the Lightning, etc. one by one as Brahman. This was not accepted by the King. The Brahmin then remained silent. 'Is that all?' said the King-Then the Brahmin requested the King to teach him Brahman. The king replied, 'I cannot teach Brahmin, but I will however give you the knowledge of Brahman.' It is in this connection those words were used. The word Karma therein is to be understood, 'What is created' and not that act good or bad. Etat Karma means the entire Universe being the outcome of His activity; The meaning of the sentence is, 'That person is to be known or realised, who is the Creator of all these persons (Sun, Moon, Lightning, etc.), not only these but also all this Universe which is His Work." (16)

# $JEEVA~MUKHYAPR\overline{A}NALING\overline{A}T~NA~ITI~CH\overline{E}T$ $TAT~VY\overline{A}KHY\overline{A}TAM.~1-4-17$

If it is contended that *Paramatman* is not stated here, because the characteristic marks of *Jeeva* including *Mukhya Prana* are mentioned, the reply is it has been explained already, (i.e, in the last Sootra of the 1st Pada).

Opponent cites, "Just as Ṣrēshṭhi enjoys along with his relations, in the same way this wise Atman enjoys with his Atmans (Bodies, etc.)" and argues that this enjoyment is appropriate for Jeeva only. The other passage that he becomes one with Praṇa during

sleep is again appropriate only for a Jeeva. (Note:—During sleep, only Prana is active and also Jatharagni, the digestive fire).

Answer:—Such question was already answered in the Pratardana Vidya) 1-1-11. Taking the passages before and after, Parmatman alone is to be indicated. As for the distinctive (or inferential) marks, they must be understood in a way reconciling all passages. (How? It is explained in the next Sootra.) (17)

The opponent quotes the passage which says that "the sleeping man was called by names applicable to Prana, but he did not wake up; when, however, he was prodded with a stick, he woke up", and argues, "As the inference therefrom is that Jeeva is different from Mukhya Prana, body and senses, and as the above transactions cannot relate to Paramatman, Jeeva must be taken as referred to."

The Answer is:—

# $ANY\overline{A}RTHAM\ TU\ JAIMINI:\ PRASNAVY\overline{A}-KHY\overline{A}N\overline{A}BHY\overline{A}M\ API\ CHA\ \bar{E}VAM\ \bar{E}K\bar{E}.\ 1-4-18$

Jaimini says that the mention of Jeeva is for another purpose, because of the question and the answer; it is so even according to other Vedantin (Sukla Yajurvedin). ('Tu' is used to denote the refutation of the question)

Mention of Jeeva here is for a different purpose, i.e. for conveying the idea that the highest Brahman is distinct from jeeva and in that connection jeeva has to be referred to. This is clear from the question and answer.

Referring to the person who was thus wakened uq, (i.e. by prodding,) the question is asked as to

where that person was till he woke up, and the answer is given by Ajataṣatru, "He was one in that Praṇa alone". Praṇa here must denote Paramātman, because a seelping person is said to be joined with Brahman and this is established by other passages in the Upanishad, "Sōmya! the sleeper was joint with Sat." This passage is found in Sat-Vidya; and Sat there refers to Brahman. Accordingly even here, Pārṇa must be taken to denote Brahman.

Again, the conversation between  $B\bar{a}l\bar{a}ki$  and Ajataṣatru is referred to in Brahad Aranyaka. There it is said that the sleeper was sleeping on Akaṣa, within the Heart. This shows that Praṇa in one passage is the same as Akaṣa in the other. It has been already demonstrated that the words Praṇa and Akaṣa are used to denote Paramatman. To Him only both words can apply at the same time. (18)

# (६) वाक्यान्वयाधिकरणम्

# वाक्यान्वयात्॥ १।४१९॥

बृहदारण्यके नैत्रेयीब्राह्मणे, "न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति, आत्मनस्तु कामाय" (इत्यारभ्य, "आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः" (इत्यादौ द्रष्टव्यतया निर्द्धिः पुरुषः, तन्त्र-सिद्धः । तन्त्रसिद्धः पञ्चविशक एवेति पूर्वः पक्षः । पतिजायापुत्रवित्तमित्रपश्चादिप्रियसम्बन्धी आत्मा, न परमात्मा भवि-तुमहिति । स एव हि, "आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः" (इति प्रतिपाद्यते । राद्धान्तस्तु—'न पत्यादीनां कामाय पत्यादयः प्रिया भवन्ति, आत्मनस्तु

नो इभिधानमिति काशकृत्स्न आचार्यो मन्यते। इद्मेव सूत्रकाराधि-मतिनित्यवगम्यते; त्रयाणामन्योन्यविरोधात्, इतः परमवचनाच ॥ २२। इति वाक्यान्वयाधिकरणम् ॥६॥

# வாக்யாந்வயாதிகரணம் (6)

(ஐயத்திற்கு இடமிராதபடி ஜீவனுக்கு உற்ற பஹ வற்றைச் சொல்வதால் மைத்ரேயீப்ராம்மணம் ஜீவ கோயே கூறுமென்று மேலே கேள்வி எழுகிறது.)

#### வாக்யாந்வயாத். 1-4-19

முனேபின் வாக்யஙகள் இ2ணவதால.

ப்ருஹதாரண்யகத்தில் மைத்ரேயீப்ராம்மணத்தின், 'கேணவனின் இஷ்டத்திற்காகக் கணவன் ப்ரியணுத்தே தைல்லே. ஆத்மாவின் இஷ்டத்திற்காகவே' என்றை தொடங்கி, 'ஆத்மாவைக் காணவேண்டும், கேட்கவேண்டும், ஆராயவேண்டும். த்யானிக்கவேண்டும்' என்றவாறு ஒதின இடத்திலே கூறப்பட்ட ஆத்மா ஸாங்க்யர் இசைந்த புருஷன் அதாவது 'தான்' என்ற ஜீவாத் மாவோ, அல்லது பரமாத்மாவா என ஐயம் எழுதிறது. இருபத்தைந்தாம் தத்துவமான ஜீவனே என்றது பூர்வூ பக்ஷம். இங்கே கணவன், மணவி, மகன், பணம், மேக்ஷம். இங்கே கணவன், மணவி, மகன், பணம், கேசன், பசு முதலிய ப்ரியவஸ்துக்கள் சொல்லப்படு கிறன. இவற்றிற்கு ஸம்பந்தப்பட்ட ஆத்மா பரமாத்மாவாகான். இவ்வாத்மாவையே மேல், 'ஆத்மாவைக் காணு, வோகான். இவ்வாத்மாவையே கேறுவதாம்.

வி த் தா ந் தம் — 'கண வனின் இஷ்டத்திற்காக' என்று கூறி, ஆத்மாவையே காணவேண்டு மென்னுப் பட்ட ஆத்மா பரமாத்மாவே யாம். (தனக்குக் கணவன் ப்ரியமாயிருப்பதால் கணவீன விட்டுத் தன்ஜோ. உபர ஸிக்கவேண்டுமென்றுல் வாக்யங்கள் இணேயா.) 'கண வன் ப்ரியமாவது பரமாத்மாவின் இஷ்டத்திற்காகவே, அதாவது பரமாத்மாவின் ஸங்கல்பத்தாலேயே யாகை யாலே, பரமாத்மா அனுகூலமாக ஸங்கல்ப்பித்தால் ப்ரியமாயும், அல்லாதபோது அப்ரியமாயுமுள்ள இவ் வஸ்துக்களாலென்ன ஆவது? என்றும் மிகவும் ப்ரியமா கவே சேஷியாகவே பரமானந்த ரூபமாகவே யுள்ள பர மாத்மாவையே காணவேண்டும்' என்ற பொருள் பொருந் தும். மேலே, 'ஆத்மாவை யறிந்தால் எல்லாம் அறிந்த படியாம்' என்றுற்போன்ற விசேஷங்களும் பரமாத்மா வைப் பொருளாகக் கொண்டால் கூடும்.

வூற்க்ரத்தின் பொருளாவது -- எல்லா வாக்யங்களும் பரமாத்மாவைக் கொண்டால்தான் இணேயும். 'பணத் திலைல் மோக்ஷம் பெற ஆசைப்படலாகாது', 'ஆத்மா வைக் கண்டால் கேட்டால் ஆராய்க்தால் த்யானித்தால் எல்லாம் அறியப்பட்டனவாம்', 'இவ்வுலகெல்லாம் இவ் வாத்மா', 'இக்தப்பெரும் புருஷன் விடும் மூச்சுக்காற்றே யாம் ருக்வேதம் முதலான சொற்களும் உலகங்களும், 'எவணக் கொண்டு எல்லாம் அறிகிறுன், அவண் 'எவ் வாறு அறிவான்.' என்றுற்போன்ற வாக்யங்கள் பர மாத்வைக் கொண்டாலே இயைவது கண்கூடு. (19)

ஆகில், 'விஜ்ஞானமயனை ஜீவன் இந்தப் பூதங்களி னின்றே கிளர்ந்து இப்பூதங்களேத் தொடர்ந்தே அழி கெருன்' என்று பூதங்களோடு அழிவதென்ற ஜீவதர் மத்தைச் சொல்லி ஜீவணக் கொள்வதென் எனில், இதற்கு முதலில் வேறு ரிஷியின் கருத்துக் கூறப்படு கிறது—

# ப்ரதிக்ஞாஸித்தே : லிங்கம் ஆச்மரத்த்ய :. 1-4-20

ஒன்றை யறிவது எல்லாம் அறிவதாமெனறு அறிதியிபடது ஸ்திரப் படுவதறகு இது அறிகுறியாகுமெனருா ஆசமரதயர்.

ஒன்றையறிர்தால் எல்லாம் அறிவது காரண கார்ய விஷையத்திலாம். பரமனும் ஜீவனும் காரணமும் கார்ய மு**மாவது இருவரு**ம் ஒரு வஸ்துவாயிரு**த்த**்லாலாம். ஆக பரமாத்மாவே ஜீவாத்மாவானபடியாலே இவினக் கூறும் சொல்லால் அவினயும் கொள்ளலாம் என்றுர் ஆச்மரத்யரிஷி. (20)

மற்றுரு ரிஷியின் கருத்து—

## உத்க்ரமிஷ்யத் : ஏவம்பாவாத் இதி ஒளடுலோமி : 1-4-21

ஸும்ஸாரத்தின்று வெளிப்படபோகின்ற ஜீவாத்மாவுக்கு அப்போது பரமாத்மாவாகுகை எற்படுவதைக் கருதி அவின ஜீவினச் சொல்லும் சொல்லால் சொன்னதென்றுர் ஒளடுலோமிரிஷி.

'பரஞ்சோதியைக் கிட்டித் தனதை ரூப**த்தாலே** ஸித்தி பெறுகிறுன்' என்று உடலினின்று வெளிப்பட்ட பூறைகு பரமாத்மாவாகுகை பணிக்கப்படுகிறது. (21)

இனிக் காசக்ருத்ஸ்னரிஷியின் கொள்கை—

# அவஸ்த்திதே : இதி காசக்ர்த்ஸ்ந : 1-4-22

அதிலிருப்பதாலென்செறுர் காசக்ருத்ஸ்னர்.

்யாவ ஹெருவன் ஜீவாத்மாவிலிருக்கின்றவன்' என்ற அந்தர்யாமி ப்ராம்மணதிகள்படி ஜீவாத்மாவுக்கு அந்தராத்மாவாகப் பரமாத்மா இருப்பதனைல் ஜீவாத்மா னவச் சொல்லும் சொல் பரமாத்மாவில் முடிவதால் அது பரமாத்மாவைச் சொல்லும் என்றுர் காசக்ருத்ஸ்னர். இதுதான் ஸூத்ரகாரருக்கு ஸம்மதமென்பது இந்த மதங்கள் ஒன்றேடு ஒன்று முரண்படுவதாலும் இதற்கு மேல் வேறு மதத்தைச் சொல்லாததாலும் விளங்கும். (22)

#### Vakyanvaya-Adhikarana. (6)

In this Adhikarana also, as in the previous Adhikarana, another passage of Upanishad is taken and a doubt is raised whether it refers to Sankhya Purusha. The Sootras answer it—

#### $V\overline{A}KY\overline{A}NVAY\overline{A}T$ . 1-4-19.

Because the connected passages apply in their significance to Paramatman only.

The passage selected is one from Maitreyee Brahmana in Brhad Āranyaka: "A man does not become the darling of his wife by his merely thinking so; A woman does not become the darling of her husband by her thinking so. So also, a son does not become the dearly love-object of his parents simply because the son thinks so. A man may be fond of money, but that is not because money is fond of him. Therefore love is the result of the Soul, Atman. Atman is to be heard, thought of and meditated upon and seen (i.e. realised)".

The opponent says that Soul mentioned here is the 25th Tatwa of Sankya, i.e. Jeevatman. For, the expressions husband, wife, son, friend and money can appertain to Jeevatman only.

Answer: The passage in effect is that the love of husband to his wife etc., is not due to their desires, but the desire of  $\overline{A}tman$  (Soul); and it further enjoins on the Upasaka that he should meditate on this  $\overline{A}tman$ . This  $\overline{A}tman$  must refer to an All-Knowing and Satyasankalpa Paramatman distinct from and above Jeevatman who by his Sankalpa (or Desire) pro-

duces all the affection between relations, etc. Besides, it is said that by knowing this  $\overline{A}tman$ , everything is known. Hence, the  $\overline{A}tman$  must be the  $Pram\overline{a}tman$  because this is possible only in the case of a Supreme Self.

The other passages referred to in the Sootra are:

(I) "By means of wealth, there is no hope for Mōksha". (Note:—This is by Yagñayavalkya to his wife when he proposed, when he was about to take Sanyāsa, to divide his weatlh between Maitrēyee and his yonger wife Katyāyanee and that in answer to a question by Maitrēyee whether money will bring Mōksha.) (2):When Atman is seen, heard, thought of and meditated upon, all becomes known. (3) "All this that which is in Atman". (4) Rg Vēda and other learning, and all this Universe are the breath of this Big Person (that is these are created by Him with great ease). (5) By Him all these are known; and how can He be known by any other means? (i.e.) None but He can be the instrument for knowing Him."

All these passages can be understood only by understanding the word Atman to be Paramatman.

If this is so, what about the passage which seems to be concerned with Jeevatman. "Vignana Ghana etc. stating, "A person with knowledge derived from the senses, springing from the elements perishes along with them." The following three Sootras answer this point in three ways—

#### PRATIGNA SIDDHĒ: LINGAM AŞMARATHYA: 1-4-20

"For the fulfilment of Pratigna (the promissory statement,) this acts as an indicator." So says Asmarathya.

(Pratigna-promissory passage = one that promises something). Asmarathya is of opinion that the mention of Jeevātman here in connection with Paramātman is an indication of the relationship as cause and effect between them, by which relationship promissory statement (statement that by knowing one all is known) is fulfilled. So the word meaning jeeva is used tod enote Paramātman. From this it follows that Jeeva springs from Paramātman like pot: and pan out of mud or earth. (20)

#### UTKRAMISHYATA: ĒVAM BHAVAT ITI AUDULŌMI: 1-4-21

"Because on departure (from the Body) Jeeva attains this stage (he becomes one with Him)". So says Audulomi.

"Attaining the Highest Light (Paramatman) he obtains his own natural Form (one-ness)". Since the preson who rises leaving the Body becomes one with Brahman, hence there can be no objection to denote Paramatman by a word indicating jeeva. (21)

#### AVASTHITĒ: ITI KAŞAKRTSNA: 1-4-22

Because of the Existence in Jcevatman-So says Kasakrtsna.

Ey the passage "Ya Atmani Tishthan" and other passages, Paramatman is said to exist within the Jeevatman. Hence by the words referring to Jeevatman, Paramatman also is always understood. That is the opinion of Kaṣakṛtsna. Hence the word Vignana Ghana refers to Paramatman.

This last opinion is the accepted opinion of Badarayana, the Sootrakara; because each is opposed to the others and the Sootrakara cannot be said to have accepted all. Since this is the last and none else is mentioned beyond, this is the opinion accepted by him.

(22)

# (७) प्रकृत्यधिकरणम्

# प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात् ।१।४।२३॥

परं ब्रह्म कि जगतो निमित्तकारणमात्रम् ? उत्प्रेपादानकारणमणीति संशयः। निमित्तकारणमात्रमिति पूर्वः पक्षः मृत्कु हाल।दौ . निमित्तो-पादानयोभेंददर्शनात् ; ''अस्मान्मायी सजते विश्वमेतत्'' द्वियादिभिर्मेन द्मतिपादनात्, ब्रह्मणोऽविकार्त्वश्रुतिविरोधाच । (राद्धान्तस्तु--''येन।श्रृतं श्रृतम्'र्इति ब्रह्मविज्ञ नेन सर्वेविज्ञानप्रतिज्ञानान्यथानुपपत्त्या "यथा सोम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्व मृण्मयम्' इति मृत्तत्कायदृष्टनतेन तदुपपादनाः जगदुपादानकारणमपि ब्रह्मैर्सति विज्ञायते । प्रमाणान्तरावसितसक्रव्यन्तु विरुक्षणस्य शास्त्रैकसमधिगम्यस्य परस्य ब्रह्मणः सर्वज्ञस्य सर्वशक्तेः,कार्य-कारणोभयावस्थायामपि स्वशरीरभूतचिद्चित्पकारतयाऽवस्थितस्यैकस्यैव, निमित्तत्वसुपादानत्वं च विरुद्धम्। शरीरभूताचिद्वस्तुगतो विकार इति , कार्यावस्थावस्थितस्यापि शरीरिणः परमात्मन्त्रेऽविकारित्वं सिद्धमेव। चिदचिद्वस्तु शरीरस्य ब्रह्मण एवोपादनत्वेऽपि , ब्रह्मण पुरुषार्थविकारास्पर्श-प्रदर्शनाय हि, "अस्पानमायी सजते विश्वमेत्तिस्मिश्चानयो मायया सन्तिरुद्धः" इति व्यपदेशः। पितिज्ञाहिष्टान्तानुपरीधात्, उपादानं च ब्रह्मैदेति स्त्रार्थः ॥ २३ ॥

# अभिध्योपदेशाच्च । १ । ४ । २४ ॥

ि'सोऽकामयत बहु स्याम्'', ि'तदेक्षत बहु स्यां प्रजायेय'', इति स्रष्टुर्बह्मणः स्वस्यैव जगदाकारेण बहुभवनचिन्तनोपदेशाच जगदुपादानं निमित्तं च ब्रह्मैवेति निश्चीयते ॥ २४॥

# सात्ताच्चोभयाग्नानात्। १।४।२५॥

"कि स्विद्धनं क उ स बृक्ष आसीत्" इत्यादिना जगदुपादानिन-मित्तादौ पृष्टे, "ब्रह्म वनं ब्रह्म स वृक्ष आसीत्—ब्रह्माध्यतिष्ठत्" इत्स्रुपादानं निमित्तं चीभयं ब्रह्मैवैति हि साक्षादाम्नायते। अत्रश्चीभयं ब्रह्म॥ २५॥

# आत्मकृतेः । १। १। २६॥

"तदात्नानं स्वयमकुरुत" (इति स्रष्टुर/त्मन एव जगदाकारेण कृतिरुपदिश्यते ; अत्रश्चीमयं ब्रह्मैव। नापरूपभावाभावाभ्यामैकस्य कर्मकिर्नुभावो न विरुद्धः ॥ २६॥

यद्यात्मानमेव ब्रह्म जगदाकारं करोति, तर्हि ब्रह्मणोऽपहतपाप्मत्वा दिकर्मनविषकातिशयानन्दस्वरूपत्वं सर्वज्ञत्वमित्यादि सर्वे विरुध्यते, अज्ञत्वासु खित्वकर्मवश्यत्वादि विपरीतरूपत्वा क्रिगतः, इत्यतः उत्तरं पठति —

# परिणामात् । १ । १ । २७ ॥

अज्ञन्नस्रविवर्तवादे हि!तद्भवत्येवः अज्ञानस्य तत्कार्यस्वपानन्तापुरुषार्थस्य च वेदान्तजन्यज्ञाननिवर्त्यस्य ब्रह्मण्येवान्वयात् । तदा शास्त्रस्य
अान्तजिष्ठपतत्वापाताचः (पातरचः)। अविभक्तनामस्वपस्थमचिद्रचिद्रस्तुशरीरक
स्य ब्रह्मणः , विभक्तनामस्वपस्थूलचिद्रचिद्रस्तुशरीरत्वेन परिणामो हि
वेदान्तेष्पदिश्यते, (तद्धेदं तह्यव्याकृतमासीत्। तन्नामस्वगभ्यां व्याकियतं ।
(इत्येवमादिभिः । अगुरुषार्थाश्च विकाराः, शरीरम् विद्वचिद्रस्तुगताः।

कारणावस्थायां कार्यावस्थायां त्राह्म त्राह्म अपहतपाप्मत्वादिगुणकमेव।
स्थूलसूक्ष्मावस्थस्य कृत्सनस्य चिदचिद्वस्तुनेह ब्रह्मशरीरत्वम्, ब्रह्मणञ्च,
तदात्मत्वम्, 'यः पृथिव्यां तिष्ठन्—यस्य पृथिवी शरीरम्' द्रत्यारभ्यः
('यस्याव्यक्तं शरीरम्, यस्याक्षरं शरीरम्, यस्य मृत्युः शरीरम्, एष सर्वाच्यक्तं शरीरम्, यस्याक्षरं शरीरम्, यस्य मृत्युः शरीरम्, एष सर्वाच्यक्तं भूतान्तरात्मा अपहतपाप्मा दिव्यो देवः"(इत्येवमादिश्रुतिशतसमधिगतम् ।
अतः सर्वमनवद्यम् । २७॥

# योनिश्च हि गीयते । १ । १ । २८॥

("यद् भूतयोनि परिपश्यन्ति धीराः", ("कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्म योनिम्" (इत्यादिषु सर्वस्य भूतजातस्य परमपुरुषो योनित्वेन गीयते। हिशब्दो हेतो। यस्मात् योनिर्हित गीयते, तस्माक्येपादानमपि ब्रह्म। योनिशब्दश्चेपादानकारणपर्यायः॥ २८॥

इति प्रकृत्यधिकरणम्

# ப்ரக்ருத்யதிகரணம் . (7)

இவ்வதிகரணத்தில் பரமாத்மா உபாதாககாரணமு மாகிறு னென ஸ்தாபிக்கப்படுகிறது.

## ப்ரக்ருதி: சப்ரதிஜ்ஞாத்ருஷ்டாந்தாநுபரேரதாத். 1-4-23

ப்ரம்ம**்** உபர்தாநகாரண**மு**மாகிறது. (அப்போதே ஸ்த்வித்யை யிலுள்ள) ப்ரதிஞ்ஞையும் த்ருஷ்டரந்த**மு**ம் கெடாமலிருப்ப**தால்.** 

பரப்ரம்மம் உலகுக்கு நிமித்தகாரணம் மட்டுமா, உபாதாக்காரணமுமா என்று ஸம்சயமாம். நிமித்த காரணம்மட்டுமென்றுன் பூர்வபக்ஷி. நிமித்தகாரணமா வான் செய்கிறவன். உபாதனாகாரணமாவது எதி னின்று வஸ்துவைச் செய்கிறேமோ, அது. அதாவது மண்ணிலிருந்து.குடம் செய்யப்படுவதால் (மண் குடமாக மாறுவதால்) மண் உபா தநகாரணம். குடத்திற்கு மண் உபாதானம்; குயவன் நிமித்தம், இவ்வாறு உலகில் எக் கார்யத்திலும் உபாதாநம்வேறு, நிமித்தம் வேறென் பதே கண்கூடு. வேதத்திலும், மாயை மாயன் எனை இரண்டைக்கூறி மாயையான ப்ரதானத்தினின்று மாயன் இவ்வுலகை ஸ்ருஷ்டிக்கிறுனென்று வேறுபாடு விளக்கப்பட்டுள்ளது. ப்ரம்மத்தையே உலகுக்கு உபாதாநகாரணமாகக் கொண்டால் உலகிற்காணும் மாறு தல்கள் யாவும் ப்ரம்மத்தினிடம் இசையப்பட்டனவாம். அப்போது ப்ரம்மம் ஸவிகாரமாகும். நிர்விகாரமென்ற வேதுக்கோடு முரண்படும் என்க.

ஸித்தார்தம்—'எர்த வஸ்து கேட்கப்பட, கேட்கப் படாததெல்லாம் கேட்கபட்டதாம்' என்று ப்ரம்மத்தை அறிவது எல்லா வற்றையும் அறிவதாம் என்று ஸாதித் திருப்பதையும், 'மண்கட்டியை யறிர்ததால் அதினின்று பெறப்படும் குடம் முதலியன அறியப்படுவதுபோல் ப்ரம்மத்தை யறிக்ததால் உலகம் அறியப்படும்' என்று காட்டியிருக்கும் த்ருஷ்டாக்கம் த்தையுமொட்டி உலகுக்கு ப்ரம்மம் உபாதாக காரணமென்று அறுதியிடப்படு கிறது. உலகில் நிமித்தகாரணம் உபாதாககாரணமாக மாட்டு கெறதில் ஃபொனுலும், ப்ரம்ம மென்பது சாஸ்த்ரத் தைக் கொண்டே அறியப்படவேண்டிய தொன்றுகை யால் அது உலக வஸதுக்கூனவிடப் பலவகை வேறுபாடு உடையதாகையால் உபாதாகமாகவும் கிமித்தமாகவும் இருக்கத்தகுமென்று சாஸ்த்ரப்படி கொள்ளவேண்டும். ஆகில் நிர்விகாரமென்னக்கூடாதே என வினவலாம். சாஸ்த்ரமே அதற்கு வழியைக் கூறுகிறது. ப்ரம்மத்திற் குச் சேதார்களும் அசேதாமான ப்ரதானமும் உடலா குறைனா. `ஸு இக்ஷ்மேசரீரமுடைய ஜீவன் ஸ்தாலமான (யாரும் அறிவதும் போகத்திற் குரியதுமான) உடவே

உடையவனு போது பிறந்தானென் கிறேம். ஸுடூக்ஃம நிலேமையில் காரணமாய் ஸ்தூல நிலேமையில் அவனே கார்யமாகிறுன். ஆக ஜீவனே உபாதாகமும் கார்யமும். ஆனுல் மாறுதல்கள் உண்மையில் சரீரத்தில் இருக்கிற னவே யன்றி ஜீவனிடம் நோக இல்லே. ஆகையால் அவன் நிர்விகாரனுமாகிறுன். இவ்வாறேப்ரதாநத்தை சரீரமாக உடைய ப்ரம்மம் உபாதாக காரணமாகிறது. உலகை உடலாக உடையப்ரம்மம் கார்யமாகிறது. மாறு பாடுகள் ப்ரதானத்திலே நின்றுவிடுகிறபடியால் ப்ரம் மம் நிர்விகாரம். ்ஜீவணப் போல் அறிவீனகைரமல் தானே ஸங்கல்ப்பம் செய்து ஸ்ருஷ்டிக்கும் திறமை வாய்க்கிருப்பதால் குயவணப் போல கிமித்தகாரணமு மா கெறுன் பரமாத்மா. ப்ரதானுத்தில் மாறுதல் நின்று விடு கிறதுபோல் சேதனர்களிடத்தில் ஸுகதுக்கங்களாம் அபுருஷார்த்தம் நிற்கும். இப்படி தோஷமொன்று மின்றி அவன் உளன் என்பதை உணர்த்தவே, 'மாயன் ப்ரதானத்திலிருந்து உலகை ஸ்ருஷ்டிக்கிருன், மாயை பிறைலே தகையப்பட்டிருக்கிருன் வேருநுவன்" என்று மூன்று வஸ்துக்களேப் பிரித்து வேதம் ஒதுகிறது. ஆக ப்ரதிக்னைக்கும் த்ருஷ்டாந்தத்திற்கும் இணங்கப்ரம்மம் உபாதாகமே.

## அடித்யோபதேசாத் ச. 1-4-24

(ஒருவகை) ஸ்ங்கல்ப்பத்தை உபதேசித்திருப்பதாலும்.

'வெகுவாகக்கடவேன் என்று அவன் விரும்பி ஞன்', 'வெகுவாகக்கடவேன், பிறப்பேனைக என்று அது பார்த்தது' என்றவாறு தானே உலகவுருவில் வெகுவாக ஆவுதற்கு ஸ்ருஷ்டிக்கும் ப்ரம்மம் கிணேத்ததாக உபதே சித்திருப்பதாலும் உலகுக்கு ப்ரம்மமொன்றே உபாதாக மும் கிமித்தமுமென முடிவு செய்யப்படுகிறது. (ஸங் கற்பம் செய்வதால் கிமித்தகாரணம், தானே வெகு கார் யமாவதால் உபாதாககாரணம். (24)

#### ஸாக்ஷாச்சோபயாம்நாநாத். 1-4-25.

இருவகைக் காரணமாயிருப்பதை நேராகவும் ஓதியிருப்பதால்.

்பேஸ் கீழ் உலகங்களே ஏதினின் று செதுக்கிச் செய் தனரோ, அம் மரம் யாது, அந்த அரண்யம் யாது? புத்திமான்களே! உலகங்களத் தரிக்குமவன் எதிணக் கருவியாகக் கொண்டானே அது எது என்று கேட்டுத் தெளியுங்கள்' என்ற விணுவை விடுத்து வேதமானது, 'உலகங்களேச் செதுக்கவான மரமும் காடும் ப்ரம்மம். தரிக்குமவனுல் கருவியாகக்கொள்ளப்பட்டதும்ப்ரம்மமே பெண்று தெளிவிக்கிறேன்' என விடையளித்த உபர தானகாரணம், செய்கிறவல், கருவியாயிருப்பவன் எல்லாம் ப்ரம்மமே என விளக்கியுள்ளது. (மரம் உபா தானகாரணம். காடு செதுக்குமிடமாய்; தேசமாம் கார ணம், கருவிகள் ஸஹகாரிகாரணம். அவற்றை அதிஷ்டானம் செய்பவன் அதாவது கார்யம் தோன்றும்படி அவற்றை ப்ரேரிப்பவன் கிமித்தகாரணம். எல்லாம் ப்ரம்மம். கிமித்தமென்று உபாதாகம் கீங்கலாக எல்லாக் காரணத்திற்கும் பொதுப் பெயருமா மாகையாலே ஸூத்திரத்தில் 'டைபய' (இரண்டு) என்றது. (25)

# ஆத்மக்ருதே : 1-4-26

தனின்ச் செயதுகொளவதால.

'அது தன் ஊத் தானே செய்துகொண்டது' என்று ஸ்ருஷ்டிக்கும் ஆத்மாவே உலகமாகச் செய்துகொள் ளப்பட்டது ஓதப்படுகிறது. ஒன்றே பேரும் உருவமுமில் லாமலிருக்கும் நிலேயில் கர்த்தாவாகவும், அவற்றைப் பெறும் நிலேயில் ஸ்ருஷ்டிககுச் செயப்படுபொருளுமா கிறது. ஆகையால் அது இருவித காரணமுமாம். (26)

ப்ரம்மம் தன்னேயே உலகாக ஆக்கிக் கொள்வதா கில், பாபம் முதலியன இல்லாமை, உயர்வற உயர்மல முடைமை, எல்லாமறிருந்திருககை முதலிய ஸ்வபாவத் தோடு முரணுகும். அறிவின்மை, அற்பஸுகம், கர்மத் திற்குட்படுகை முதலிய வேறு தன்மைகளேயடைய வேண்டுவதுமாம். ஆகையாலே உபாதானமாகாதென வினை எழே விடையளிக்கிறுர்—

#### பரிணுமாத். 1-4-27

மாறுவதால்.

அத்வைதிகள் இசைந்தது விவர்த்தவாதம். அதா வது—அஞ்ஞானமென்றதோஷம் கொண்டப்ரம்மம் ப்ர பஞ்சத்திற்குக் காரணமாகிறதென்பது. இந்த ப்ரம்மமே ஜீவனம்.ஆக அஜஞானமும்,அதனையம் அளவற்றதுக்கம் முதலான கேடுகளும், தத்துவ ஜ்ஞானம் பிறந்த பிறகே விலகவேண்டியவை, அதுவரை ப்ரம்மத்தினிடமே இசை யப்படுகின்றனவாம். அப்போது தத்துவஜ்ஞான மற்று புத்திமாருட்டமுளளவன் பேச்சேயாம் முழு சாஸ்திர மும். வேதத்தில் வழங்கப்பெற்றது பரிணுமமே யன்றி விவர்த்தமன்று. ஸூக்ஷ்மங்களான சேதகாசேதகங் கள் காமரூபங்களில்லாமலிருக்க அந்த ஸூக்ஷ்மங்களே உடலாகக் கொண்டிருந்த ப்ரம்மம் பல நாமரூபங்களேப் பெற்று ஸ்தாலங்களான அந்த சேதநாசேதநங்களே உடலாகக் கொள்வதால் மாறுதலேப் பெற்றதாகிறது. இதே வேதங்கள் செய்யும் உபதேசம். "பேரும் உருவும் பெறுமலிருந்து அவையுடையதாக அந்த ப்ரம்மம் செய்து கொள்ளப்படுகிறது" என்றதே. விகாரங்களெனப்படும் மாறுதல்களும், ஸுகதுக்கங்கள் போன்ற விணப்பயன் களும் உடலான அசேதநம், சேதநம் என்ற தத்துவங் களில் நின்றுவிடுகிறன. காரணமான நிலேயிலும், கார்யமான நிலேயிலும் ப்ரம்மம் அவற்றிற்கு உள்ளிருப் பதால் எப்போதும் ஒரு தோஷமுமின்றியே விளங்குவ தாம். எந்த நிலேயிலும் எந்த சேதநாசேதநங்களும் ப்ரம்மத்திற்கு சரீரமென்பது அந்தர்யாமி ப்ராம்மணம் முதலானவற்றில் தெளிந்ததே. ஆகையால் எல்லாம்

## யோநி: சஹி கீயதே. 1-4-28

யோநி என்றும் ப்ரம்மம் சொல்லப்படுகிறது.

'பூதங்களுக்கு யோகியா யுள்ள அக்ஷரப்ரம்மத்தை புத்திமான்கள் பார்க்கின்றனர்', 'உலகிண ஸ்ருஷ்டி செய்பவனும் ஆள்கின்றவனும் யோகியுமான அவணப் பார்க்கிறவன்' என்றவாறு முண்டகம் முதலியன ஒதும். (ஸ்ருஷ்டி செய்பவன் என்று கிமித்தகாரணமாயிருப்ப தோடு சிலக்திப் பூச்சியைப்போல் யோகியாயும் சொல் லப்படுகிறுன். ஆகையால்) யோகி என்றது உபாதாக காரணமென்றதாம்.

#### Prakṛti Adhikaraṇa (7)

In this Adhikarana the theory of some Sankhyas who accept the existence of Paramatman but state, 'He is the operative cause and Pradhana is the material cause,' is taken up for consideration.

# $PRAKRTI: CHA \ PRATIGN\overline{A}-DRSHT\overline{A}NTA-ANUPAR\overline{O}DH\overline{A}T. \ 1-4-23$

Paramatman is the material cause also because it is only by understanding it so that the *Pratigna* (Promissory Statement) and the example taken will not be nullified.

The doubt raised is whether Brahman is merely the creative cause but also the material cause. Poorva Pakshin (opponent) says—He is the creative cause only; because in the world we see the potter is different and distinct from the mud, the material used for pots and pans; also because in the Sastras it is said that He is the creative cause and the Prakrti is the material cause. e.g. "Asmat mayee srjate visvam Etat". The controller of Maya (i.e. Prakrti), Matter creates all this (the world) out of that Pradhana. Hence, Pradhana is stated to be the material cause. Again Brahman is not subject to any change. (If we accept Brahman as the material cause also, that means it is liable to change).

Answer:—From the passages from the Sruti it is clear that Brahman is not only creative but also the material cause. (1) Yēna Aṣrutam Srutam Bhawati. Knowing Him, you know all. (2) Yatha Sowmya ēkēna mṛtpindēna Sarwam Mṛnmayam Vignātam Syāt. Just as by knowing the mud-ball, its products are known.

The acquisition of knowledge of all by means of knowledge of one is due to the relationship of cause and effect; and that cause must also be the material cause; it is clear from the example of mud taken. It is to be noted that no mention is made here of the potter. So it is clear that Brahman is proclaimed to be the material cause as well as the creator also. With regard to the argument as to our worldly experience, the answer is that it is the constituent character of Brahman to be so; that is, He is All Knowing and All Powerful, not like the ordinary potter. No worldly experience will avail in the matter. He has also as His body the Chētana and Achētana. He becomes therefore the material cause also.

The argument based on the text that Brahman is changeless is answered by the fact that the ordinary hhanges affecting the world do not touch Him. Nor is ce touched by pains and pleasures which afflict the ordinary jeeva. It is only to make this clear (i.e. that

changes, as well as pains and pleasures do not touch Him) that the passage states that from *Prakṛti* the Lord of *Prakṛti* etc. creates the whole world. (23)

#### ABHIDY OPADĒS ĀT CHA 1-4-24

Because of the Statement about a ceartain desire.

Further, the *Ṣruti* states that the Creator (Brahman) desires that, "I shall become Many." It follows therefore that the Desire is that He Himself should become many and not that Pradhana should become the world. The Brahman is not like a potter who desires that the mud should become pot.

Therefore it is concluded that He is the material cause also. This Sankalpa (or desire) is not of the ordinary kind, but one peculiar and extra-ordinary.

Again.-

#### $S\overline{A}KSH\overline{A}T$ CHA UBHAY $\overline{A}MN\overline{A}N\overline{A}T$ . 1-4-25

The Brahman is expressly stated as both causes (material and creative).

To the question raised in a vedic passage i.e., "Which is the forest? Which is the tree from which the whole Universe was shaped? Which is that which the creator had dominion over?", the answer given is that the forest, tree and controller are the same Brahman. By the word 'Tree' the material cause is indicated, and by the word Adhishthāta (Adhyatishthat) the creative or operative cause. It is also stated in this passage that like the creative and operative cause, the instrumental cause also is the Brahman. (Note: By saying that forest is Brahman it is indicated that besides the tree used for creating the worlds, there are still any mumber of trees left and that the world is but a small fraction of the Brahman.) (25)

#### $ATMAKRT\bar{E}: 1-4-26$

Because of His creating Himself (as world).

The above answer is also clear from the passage, "Tat Atmanam Swayam Akuruta". "He himself created Himself" Therefore Brahman is both, the cause of the

world and the World itself when the stages of Names and Forms are reached. (26)

If it is said that He Himself becomes the World, then it is to be expected that Brahman full of Bliss and not touched by sins or merits, All Knowing, All Powerful, etc. will be dragged to the stage of Ignorance, and of being Karma bound, etc.; the answer is furnished by the Sootra—

#### PARINAMAT. 1-4-27.

Because of the peculiar proporties of transforming Himself.

The objection raised above will certainly be relevant in the case of Adwaita theory where Brahman is said to be subject to Maya (Ignorance) and the world is its creation. Under that theory it is said that by a correct knowledge of Vedanta this Ignorance and its effect (the Illusion) disappear. It is also open to the objection that all references to the world found in the Vedanta, etc. are the sayings of a confused and perplexed man.

The objection cannot arise in the case of the theory (which is the correct one) which accepts the reality of Chētana and Achētana and that they form the body of Brahman. In such a case, to state Brahman manifests in Forms and Names, raise no doubts or controversies. For, in both the stages-that is-before the manifestation and after, the Bramhan is the soul of Chētana and Achētana. The authority is to be found in "Tat Ha Idam Tarhi Avyakṛtam Aseet Tat NamaRoopābhyam Vyakriyata.' In the first state, it was without Names and Forms, then it manifests in Names and Forms-

Thus, the changes i.e. being affected by Pain and Pleasures and non-sentience are attributable to Chētana and Achētana, and Brahman is free in both stages. That He is the inner-dweller of All in all the stages is laid down authoritatively in Anataryami-Brahmana in Bṛhadāraṇyaka and Subalōpanishad. (29)

### YŌNI: CHA HI GEEYATĒ. 1-4-28

The word Yoni (creative cause) is also used (with reference to Brahman.

Thus in Mundaka, "Yad Bhoota-Yonim Paripas yanti Dheera: "Wisemen see Brahman as the creative cause of all Beings." "Kartāram Eeṣam Purusham Brahma Yōnim" "Person who is Creator, Controller and material Cause. (28)

# (८) सर्वव्याख्यानाधिकरणम्

# एतंन सर्वे व्याख्याताः व्याख्याताः।१।१।२९'

"यतो वा इमानि" इत्यादिष्रदाहतेषु वाक्येषु, ('जन्माद्यस्य यतः' इत्यादिनोक्त न्यायकलापेन, सर्वे वेदान्ताः ब्रह्मपराः व्याख्याताः । पदाभ्या-स्रोऽध्यायपरिसमाप्तिद्योतनार्थः ॥ २९॥ इति श्रीभगवद्रामानुजविरचिते श्रीवेदान्तदीपे प्रथमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः

इति प्रथमोऽध्यायः।

शुभमस्तु ; श्रीरस्तु ॥

## ஸர்வ வ்யாக்யாநாதிகரணம் (8)

## ஏதேந ஸர்வே வ்யாக்யாதா : வ்யாக்யாதா : 29

ஜந்மாத்யதிகரணம் தொடங்கி இதுவரையிற் சொன்ன நியாயங் களேக் கொண்டு உபநிஷத்தில் மற்றுமுள்ள பாகங்களெல்லாழும் ப்ரம்மத்தையே பகர்வதாகக் கொள்க.

(பல வஸ்துக்க2ளக் காரணமாகக் கூறுவதுபோல் வாக்யங்களில் தோன்றினுலும் எல்லாம் அவ்வொரு பர ப்ரம்மத்தையே கூறும்.)

நான்காம் பாதம் முற்றும்.

ஸ்ரீ பகவத் ராமா துஜஸ்வாமி அருளிச் செய்**த** வேதாக்**த** தீபத்தில் முதல் அத்யாயம் முற்*று*ம்.

சுபமஸ்து.

#### Sarvavyākhyānādhikaraņa. (8)

ĒTĒNA SARVĒ VYAKHYATA: VYAKHYATA:

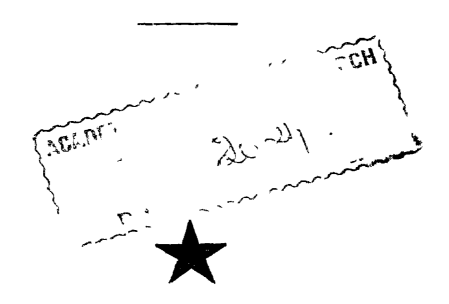
Thus have been expounded all other passages also of the Upanishad.

The exposition of the passages beginning with "Yatō Vai Imani Bhoothani" in the 2nd adhikarana of the 1st Pada and our arguments with respect to them, apply to all passages of Vedānta. Therefore they must be taken to have been explained. i.c. All passages which seem as denoting any thing else as the World-Cause should be treated as referring to Brahman as explained in this Adhyaya.

The repetition of the word, Vyakhyata: denotes the end of a chapter. (29)

Ends the 4th Pada.

Thus Ends the first Adhyaya.



# Academy of Sanskrit Research MELKOTE - 571 431

| Acc. No. | 2024            |              |
|----------|-----------------|--------------|
| Call No. | 13672, 11275 No | ر<br>ان کا د |

Plese return this publication on or before the last DUE DATE stamped below to avoid incurring over-due charges.

| Due Date | Return Date | Due Date | Return Date |
|----------|-------------|----------|-------------|
|          |             |          |             |
|          |             |          |             |
|          |             |          |             |
|          |             |          |             |
|          |             |          |             |
|          |             |          |             |
|          |             |          |             |
|          |             |          |             |